El origen de la critica de arte
EL ORIGEN DE LA CRITICA DE ARTE Y LOS SALONES
Publicado en Anna M? Guasch (coord.), La critica de arte. Historia, teoria y praxis, Ediciones del

Serbal, Madrid, Barcelona, 2003

1. EL NACIMIENTO DE LA CRITICA

El origen de la critica de arte debe situarse en el contexto de la nueva sensibilidad que impone el
ascenso de la esfera publica y liberal de la burguesia, la clase social determinante en el curso
historico de la Modernidad. Entonces, el surgimiento del ciudadano como parte integrante y
constructor de un nuevo orden social se fundamenta en la conviccion en la soberania del individuo,
cuyo acceso al conocimiento respalda su posicion en la esfera publica. Sin embargo, si este
encuentro entre sujeto y conocimiento amenaza ya de por si el discurso oficial, cuestionandolo,
sera en el terreno de la sensibilidad donde el individuo halle su garantia ultima, al experimentar de
manera privada y cierta su autonomia y libertad.

La universalidad de la experiencia estética, y a la vez siempre subjetiva, que dictamina |. Kant en
su Critica del juicio al final del siglo XVIII, es la conclusion de un arduo proceso que parte de la
libertad de eleccion defendida por el humanismo que durante el Renacimiento aisla la figura de un
hombre excepcional, el genio creativo, para extenderse paulatinamente al modelo del “diletante
virtuoso” y el “amateur”, como grupo de individuos en continuo autoperfeccionamiento, hasta la
consolidacion de la existencia del publico burgués, para el que el debate estético se convierte en
simbolo y metafora del ansiado cambio social, politico y econémico.

El juicio individual, junto al objetivo de crear un nuevo gusto mas o menos consensuado, son
piezas clave en la constitucion de la identidad de la burguesia como clase dominante a través de la
opiniodn publica, una nocion tipicamente dieciochesca [i], que subvierte la jerarquia tradicional en el
orden de la verdad y, con ello, el valor asignado hasta entonces a los principios de conocimiento,
cuyo dogmatismo es puesto de manifiesto por el criticismo ilustrado [ii]. Una subversién que no
habria sido posible sin la aparicion de la prensa, a través de la que, en el paso del siglo XVII al
XVIII, “las fuerzas empefiadas en conseguir influencia en las decisiones del poder estatal apelan al
publico raciocinante para legitimar sus exigencias ante esta nueva tribuna” [iii], como ocurre en el
“caso modélico de la evolucion inglesa” [iv], donde la prensa quedd libre de censura en 1695 [v].
Revistas como The Tatler, de Steele, y The Spectator, de Addison -imitadas a lo largo del siglo

XVIII en toda Europa [vi]-, tipifican la unificacion de un nuevo bloque dirigente a través de su



discurso cultural, donde la burguesia descubre “una imagen idealizada de sus relaciones sociales”
[vii]. Las discusiones estéticas parecen dar cuerpo al principio de igualdad de derechos que,
obviamente, continda siendo mera abstraccion - pero ahora supuestamente legitimada- en el
terreno politico-econdémico. Y si esta prensa no fue esencialmente politica se debié a que “lo que el

momento politico exigia era precisamente ‘cultural’” [viii]. La critica (literaria, artistica) no surge
como un discurso especializado ni autdnomo: “es mas bien un sector de un humanismo ético
general, indisociable de la reflexién moral, cultural y religiosa” [ix]. Partiendo de que “todos estamos
llamados a participar en la critica”, pues “todo el mundo tiene una capacidad basica de juicio”
(aunque las circunstancias individuales puedan hacer que cada persona desarrolle esa capacidad
de distinta manera), el critico aparece como un “mero portavoz del publico en general, que formula
ideas que se le podrian ocurrir a cualquiera y cuya tarea consiste en ordenar el debate general” [x].
A pesar del crecimiento extraordinario de la prensa, la invencioén histérica y cultural mas importante
de la época [xi], el alcance del nuevo estado de opinién dependié decisivamente de la aparicién de
otras “instituciones” complementarias, como los cafés ingleses y los salones parisinos [xii]. Asi se
fue difundiendo la educacion estética del nuevo publico lector burgués [xiii]. Segun Hauser: “Al
principio, el modo de pensar y la sensibilidad de los lectores aun se rigen por los de la aristocracia,
educada en los criterios culturales y el gusto del clasicismo y aficionada al estilo claro y agudo,
elegante e ingenioso; al poco tiempo, el ingenio se le antoja a la burguesia vano, incluso ridiculo, y
el contenido politico, ético, social, emotivo y humanistico, incomparablemente mas interesante y
significativo que la forma estilistica que la recubre” [xiv].

Todo ello basta para clarificar la ruptura que existe entre la critica de arte y el resto de los géneros
pertenecientes a la literatura artistica precedente a la Modernidad: el memorialista, el tratado
doctrinal y el tratado técnico [xv]. Los tres desarrollados por expertos, cuando no artistas, y
dirigidos a un ambito profesional y muy restringido, representante de la norma, apoyada a su vez
en la fe en la belleza atemporal del arte. Sin embargo, la nueva critica artistica surge como
respuesta a la exigencia que plantea la existencia de un nuevo publico de arte, en continua
formacion. A diferencia de la teoria del arte, se trata de “la valoracion e interpretacion escrita de un
no-artista salido del publico y dirigida a ese mismo publico” [xvi], al que le urge identificarse con el
potencial ideoldgico de un catalogo artistico renovado. Ya sean nuevos sentidos para viejas
iconografias o la inversion en la valoracion jerarquica de los géneros plasticos tradicionales, la
atencioén se gira hacia un arte que habla del presente, independientemente de su supuesto valor
futuro, esto es, hipotéticamente atemporal. Pronto se observa “un menosprecio de la técnica por
cuanto la ‘habilidad’ es precisamente lo que el artista domina en contraposicion con el critico”,

quien, en cambio, “conoce las interrelaciones” [xvii]: aquellas que convierte al arte para la



burguesia “en la quintaesencia de los bienes espirituales” [xviii]. El juicio estético entonces es
indisociable de la toma de postura personal y social; el gusto, que desde Addison ya no se “vincula
con una belleza racional sino con la sensibilidad” [xix], se torna simbolo de libertad y, el arte, en
campo fértil para la batalla ideoldgica. De la balbuciente y heterodoxa critica de arte durante el
siglo XVIIl pueden decirse muchas cosas, pero no que es aburrida [xx].

Recorriendo un arco desde el didactismo al libelo, desde una perspectiva actual, parece explicar el
fendmeno de la gestacion del arte comprometido del XIX, que dara paso a la virulencia de las
vanguardias; y se perfila como un modelo aun valido, donde se plantean ya problemas aun
irresueltos, como las propias condiciones de exposicidén y contemplacion, o el caracter discursivo
del arte desde entonces. Incluso, aspectos que identificamos como plenamente contemporaneos,
por ejemplo, el fenédmeno del publico como espectaculo, no fueron ajenos a las cronicas que
relataron la expectacion ante el arte del presente. Entonces, como ahora, los grandes debates de
la critica apuntaban a elementos constitutivos, considerados hasta el momento inamovibles,
amenazando con sobrepasarlos y abriendo la experiencia estética a nuevos valores y

transformaciones.

2. LA CRITICA EN LOS SALONES

Opinion critica, publico, arte del presente, y un solo lugar de encuentro y confrontacion: la
exposicion. Este es el circulo que cierra la experiencia estética moderna, definida por su
autonomia. Y es también la aportacion decisiva del siglo XVIIl. Hasta entonces, el arte siempre
habia sido controlado por grupos de elite a quienes servian los artistas para satisfacer la
ostentacion de su poder, su riqueza o la defensa de sus valores ideolégicos; y “la experiencia
popular del gran arte, con independencia de la importancia y del impacto emocional que pudiera
tener para las gentes que lo contemplaron, estaba abiertamente dirigida y administrada desde
arriba” [xxi]. Una situacion que hace inviable per se la existencia de la critica, pues “so6lo cuando
existe un publico para el arte puede existir la critica de arte” [xxii], como su interlocutor necesario.
Sin embargo, ese publico —y, por tanto esa critica- no se afirmaron hasta que “desde arriba” no se
reconocio su importancia para el progreso del arte. Por ello, a pesar del incipiente mercado artistico
desarrollado a partir del Renacimiento y que alcanzé el gusto popular en los Paises Bajos durante
el XVII, frente al tradicional patrocinio artistico, el surgimiento histérico de la critica de arte fue una
consecuencia, y como veremos no tan deseada, de la importancia que la Academia Francesa

concede a las exposiciones publicas en su afan de lograr el “grand go(t” con el que imponer en



Europa su pretendida hegemonia artistica [xxiii].

Publicidad del arte

En los estatutos de la Académie Royale de Peinture et de Sculpture, fundada por Colberty Le
Brun, en 1663, figura, como uno de sus cometidos, organizar “ejercicios publicos” con los que dar a
conocer el trabajo de sus miembros. Un afo antes, el clasicista Fréart de Chambray, en su Idée de
la perfection de la Peinture (1662), convencido de que para todo arte existe sélo una verdad, habia
defendido el interés de dar a conocer al publico ese arte, que acabaria con la decadencia
contemporanea, debida a la dispersién en la opiniéon, a menudo erratica, de unos pocos “semi-
cultos” [xxiv] (atraidos por la “el atrevimiento del pincel”, “la belleza quimérica” y la “furia” barrocos).
Sin embargo, es a un publico restringido, culto, compuesto por los propios artistas, amateurs y
coleccionistas, al que estan dirigidas las primeras exposiciones de la Academia [xxv]. Luego, ante
el éxito inesperado, se tornan didacticos. En 1673, se habla del ambiente multitudinario, lo que
obliga a prolongar su celebracion desde el 25 de agosto al 3 de septiembre. Tras un largo intervalo,
la exposicién de 1699, promovida por el recién elegido Roger de Piles, “connaisseur de premier
odre” y paladin de los Modernes, nace con mayores ambiciones: se traslada al Salon Carré del
Louvre (del que la exposicién tomara a partir de entonces el sinébnimo de “salon”) e introduce el uso
de la guia de mano (el livret), a la venta para los visitantes. A través de estas guias podemos
hacernos una idea de la disposicion de los cuadros, que hasta entonces sigue los habitos de las
colecciones privadas de la época [xxvi]. Y es esa disposicion, a manera de indicacion topografica,
la que predomina a expensas de la informacion relacionada con los propios cuadros, referentes a
su autoria y género. Se supone, por tanto, un publico poco adiestrado. Por supuesto, no hay
ninguna consideracién de valor.

Este es el mismo tono que encontramos en la prensa oficial. A finales del siglo XVII, el Mercure de
France ya publicaba descripciones de cuadros del momento, estudios sobre grabado y otras
noticias sobre los actos de la Academia [xxvii]. En 1699, dedica una nota de dos paginas a la
exposiciéon y observa de manera genérica que el publico ha admirado las obras, acordando que

“solo Francia es capaz de producir tantas maravillas”; sin ningun juicio concreto. Sin critica.

El cambio de sensibilidad en Francia

Sin embargo, en el largo interludio entre 1704 y 1737, periodo en el que practicamente se
interrumpen las exposiciones oficiales, se introducen importantes novedades, tanto en la reflexién
de los tedricos sobre la cuestion del gusto como en los habitos del publico.

Los tratadistas de principios de siglo, como André, Crousaz y, sobre todo, Du Bos, ponen de



manifiesto el cambio de concepcién de principios del siglo XVIIl, comenzando a dar cuenta del
problema del relativismo del gusto frente a la norma atemporal. Yves-Marie André, en su Essai sur
le Beau (1715), admite junto a la beauté essentielle una belleza arbitraire, dependiente del hombre.
Ese mismo afio, Crousaz, en el Traité de Beau, diversificaba aun mas la belleza en virtud de los
placeres deparados, en relacién, algunas, a nuestro intelecto y otras, al corazoén.

Pero es Jean Baptiste Du Bos, con sus Réflexions critiques sur la poésie et la peinture (1719)
[xxviil], quien se acerca mas a la nueva estética empirista inglesa (Addison, Shaftesbury) centrada
en la experiencia subjetiva. Para Du Bos, el arte no habla a la razén, sino al sentiment. Reglas y
técnicas quedan descalificadas, desvaneciendo al artista -y los demas especialistas- como jueces
supremos de la obra, mientras se afirma ese sentimiento como cualidad comun entre el publico.
Durante los primeros decenios del siglo XVIlI, las exposiciones ligadas a acontecimientos
populares crecieron en importancia, “en parte como reaccion consciente a la ausencia de un Salén”
[xxix]. El arte se fue abriendo paso hacia la sociedad a través de festividades religiosas,
mercadillos y otras ferias que acabaron por hacerse tradicionales [xxx]. En Paris, como en otras
ciudades europeas, era ya tradicional exhibir objetos valiosos y pinturas, adornando la calle y los
balcones al paso de la procesion del Corpus Christi. También en las ferias, como la de San
Lorenzo, los cuadros se hallaban mezclados con todo tipo de objetos, como variopinta y compleja
era su clientela. En la de San German abundaba la pintura flamenca, cuyos géneros menores
atraian la atencion de los burgueses, favoreciendo un gusto muy alejado de los principios
académicos. En la Place Dauphine, muchas veces los cuadros eran proporcionados no por los
artistas, sino por los coleccionistas. EI Mercure habla de obras de, entre otros, Watteau, Charles
Coypel y Chardin [xxxi], y periédicamente informa de las preferencias del publico, por ejemplo: en
1725, las naturalezas muertas y escenas de caza de Oudry; en 1732, los trampantojos de Chardin.
Cuando en 1737, gracias al ministro de hacienda Philibert Orry, se instituye el Salén con caracter
periodico [xxxii], se saluda como un triunfo popular. De hecho, es la primera exposicion
institucionalizada en Europa, de libre acceso, en un marco secular y con una finalidad
especificamente estética. De repente, el publico se ha convertido en el unico censor y el verdadero
protagonista, como se indica en el reportaje del Mercure: “No se hara observacién alguna sobre las
bellezas o los defectos que han hecho que se elogie o censure diversas piezas. No se esta lo
bastante seguro de las observaciones del publico para entrar en estos detalles; temeriamos, por
otra parte, perjudicar a la exacta imparcialidad de la que nos enorgullecemos; pero no se omitira
nada absolutamente notorio, historico, instructivo”. Desde 1737, los livrets suponen un mayor
refinamiento de los visitantes. El énfasis en la distribucion de las obras disminuye a favor de una

division entre pintura y escultura, junto a la enumeracion de los artistas en funciéon de su rango



académico [xxxiii]. Al visitante se le presume no solo facilidad para orientarse espacialmente sino,
sobre todo, juicio soberano: “Como quiera que los votos del publico ilustrado otorgan a cada obra
su verdadero valor, y el conjunto de estas opiniones forman las reputaciones ; Qué medio mas
justo podria encontrarse de poner al publico en condiciones de decidir con justicia que la
exposicion de los resultados de las tareas de la Academia?” [xxxiv]. Sin embargo, a pesar de los
esfuerzos, la escision entre la “cultura jerarquica y la aceptacién democratica” [xxxv]| no dejara de
crecer.

Muy pronto los académicos, tanto funcionarios del Estado como artistas, quedan defraudados ante
el rechazo del supuesto “gran gusto” por una buena parte del publico, que no es ni mucho menos
lo homogéneo y acorde que se quisiera. Inmediatamente, surge otra prensa no oficial, formada por
literatos vy libelistas, que intenta hacerse portavoz del gusto burgués y popular. Los artistas y
coleccionistas se ven enfrentados a nuevos “valores emergentes” y clientes. Los intentos por salvar
estas diferencias parecen caer en vano. Con un Salon cada vez mas frecuentado, la institucién del
primer jurado de seleccion en 1748 soélo consigue que al ano siguiente los artistas se nieguen a
participar. Todavia en 1750, la creme de la Academia —Boucher, Coypel, Natoire, Bouchardon-,
conscientes de que no tienen nada que ganar y mucho que perder, al contrario de artistas cuya

pertenencia a la institucion aun no habia sido aceptada, se niegan a presentar sus obras.

El debate académico y la calle

Pero los académicos no constituian ningun bloque. A mediados de siglo se inicia el primer gran
debate de la historia de la critica, cuyo tema es precisamente la critica misma: es decir, la cuestion
de quién es capaz de juzgar e imponer su juicio y con qué criterios. Lo que esta en juego es un
recambio de estilos artisticos (rococo, costumbrista, neoclasico); es mas, la conquista del género
histérico, considerado hasta entonces el mas completo y elevado en la representacion; a la larga,
la independizacion de las artes plasticas de las poéticas dramaticas; en el fondo, el aviso de la
destruccion iconica del Antiguo Régimen: la experiencia estética del arte como mediacién de los
nuevos ideales éticos y politicos.

La polémica prende a raiz de la publicacion en 1747 de las Réflexions sur quelques causes de
I'état présent de la peinture [xxxvi], una resefa razonada de las obras expuestas en el Salon de
1746, a cargo de La Font de Saint-Yenne, considerado hoy el primer critico de arte. Lo que
escandaliza de La Font es que retome, desde una perspectiva concreta y actual, el argumento
universalista de Du Bos: la opinidn publica “se engafia raramente cuando todas sus voces se
concilian sobre el mérito o los defectos”. El arte, viene a decir, es cuestion y propiedad publica,

como la bien difundida literatura, tras mas de dos siglos de imprenta, o mejor, como el teatro, agora
6



de la sociedad desde Grecia: “un cuadro expuesto es un libro dado a la luz de la imprenta [...], una
pieza representada en el teatro”, en donde, tal como era usual en la entonces tumultuosa
experiencia de la Comedia Francesa, “cada cual tiene derecho a pronunciar su juicio”. Por otra
parte, las opiniones de La Font -que él creia, como fue habitual en los periodistas de la época,
representativa del publico- eran bastante comedidas. Sostiene la superioridad de la pintura de
historia sobre los demas géneros [xxxvii] y s6lo condena los retratos aduladores y los temas
frivolos de moda, lo que pudo herir a algunos artistas de prestigio, como Boucher [xxxviii], quien
rechazara asistir al Salén.

En todo caso, desencadena una cadena de argumentos y contrargumentos, tanto en la prensa
como en la Academia. El pintor Charles Coypel, recién nombrado primer pintor del rey y director de
la Academia —al fin y al cabo, una institucién corporativa heredera de la maitresse, que habia
combatido para llegar a existir-, rechaza la situacion en la que las Réflexions de La Font parece
haber dejado al artista, cuya reputacion y clientela penden de las opiniones arbitrarias del critico.
En respuesta al texto de La Font y para defender los derechos de sus colegas, Coypel lee ante la
Academia el 5 de agosto de 1747 un dialogo [xxxix] entre dos personajes, Céligny y Dorsicour.
Céligny sostiene que se han de tener en cuenta las “decisiones” de los amateurs autorizados, y
Dorsicours responde: “jSus decisiones! Decid mas bien sus sentimientos [sentiments]. Ellos
proponen su opinién a la gente del oficio, y no se figuran que, no habiendo manejado el pincel,
puedan saber de pintura mas que los mejores pintores”. Pero la defensa de la técnica no basta.
Abundando en la argumentacion, se llega a la conclusién de que para conocer el valor de una obra
basta con compararla con la naturaleza, por lo que incluso el publico profano seria competente
para juzgar. Sin embargo, replica Dorsicours, “es triste abrumar a gente honrada que no han
trabajado sino con la esperanza de agradarnos y a quienes la mala acogida ya ha mortificado
bastante”. Desde esta posicion, a la critica le queda un estrecho margen de maniobra: “Si elogio
sin distincién todas las obras expuestas a la mirada del publico, deshonro al entendido
[connaisseur], y si, para sostener la reputacion del entendido, desprecio, con mi discurso o con mi

silencio, cierto numero de cuadros, sufrira el hombre cortés”. En definitiva, lo que irrita a Coypel es
la publicacién de las criticas, que “pasan a provincias y a las cortes extranjeras donde difunden los
prejuicios de que el escritor mismo esta lleno”. Es decir, el espectador profano de las exposiciones
es aceptado como juez a condicién de que no imprima sus sentencias. El arte debia seguir siendo
coto cerrado de la Academia.

La resistencia a aceptar al “publico” mas alla de una minoria cultivada queda patente en los
escritos de los miembros de la Academia a lo largo de la década de los cincuenta. Aun cuando sus

posiciones fueron diversas, o incluso rivales, formaban un bloque ante |la fé democratica de La



Font: “Solamente en la boca de esos hombre firmes y justos que componen el Publico, que no
tienen lazo alguno con los artistas (...) podemos encontrar el lenguaje de la verdad”. En su
conferencia Sur 'amateur, el conde de Caylus [x|], eminencia gris de Coypel, exige del que puede
enjuiciar la obra de arte no sélo gusto y observacién de la verdad, sino también conocimiento de
las técnicas propias de cada arte. Es preciso que el futuro amateur dibuje “del natural, por
imperfecto que pueda ser su estudio” y que un mentor sabio, que sélo se podra encontrar entre los
pintores, le ensefe “los medios que el arte emplea para expresar la naturaleza” y “sobre todo
conduzca su sentimiento a la admiracion asi como al deslumbramiento que causen sus bellezas”.
Entonces, tal vez se encontrara “en condiciones de hablar de la pintura con una precisién [justesse]
y un sentimiento fundados sobre el conocimiento de la naturaleza y de sus perfecciones
comparadas con las elegantes medidas que los griegos nos han dejado en sus bellas estatuas”.
También Charles-Nicolas Cochin defiende en el prefacio de su viaje a ltalia a los artistas como “los
verdaderos jueces” [xli]. La idea la amplia en una disertacion pronunciada ante la Academia en
1758 sobre los conocimientos que es necesario adquirir para juzgar solidamente sobre las artes del
disefio [xlii]. Sin mencionar a Caylus, su postura es todavia mas rigida. Descartado el gusto como
capacidad soberana, soélo el hombre del oficio puede dar una opinién autorizada. No basta
comparar la obra con el natural. Para juzgar es preciso saber dibujo (anatomia), composicion,
color, (...); ni siquiera la expresion de las pasiones es asunto del que todos sepan. Finalmente,
para Cochin, incluso los meros profanos que juzgan por el sentimiento son preferibles a los
presuntos entendidos. Un afio después, y segun confiesa en sus Memorias [xliii] al dictado del
propio Cochin, Marmontel publica en el Mercure una resefa del Salén donde niega explicitamente
el simil pintura/literatura de La Font: “Tengo por principio que un cuadro, una estatua no
pertenecen al publico como un libro; el escritor que los desprecie en una critica imprudente sera
comparable al artista del perjuicio causado”.

Pero no todos tomaron partido en contra de La Font. El abate Le Blanc es buena muestra de las
posiciones radicales que la primera critica de La Font despertd entre los modernos. Le Blanc ataca
el culto de lo antiguo y proclama que como el arte es imitacién de la naturaleza, todo homme
d’esprit puede juzgar los méritos de un cuadro, concluyendo el derecho absoluto de la critica al
elogio o la censura [xliv].

Pero fue la censura oficial lo que se intenté imponer a los criticos no oficiales. A pesar de los
impedimentos, la critica anénima siguié creciendo. Junto al Mercure y el Année littéraire, que
divulgan las opiniones de los académicos, surgen dos nuevas gacetas, la Feuille nécessaire y el
Observateur littéraire, que levantan la indignacién en los circulos oficiales, e innumerables folletos

ocasionales con un tono siempre partidista, apasionado, satirico, a veces ofensivo e injurioso. Se
8



decantaron por “lo mas facil”, tal como habia previsto Cochin ante la propuesta de Laugier de
publicar una revista de arte y arquitectura: “Este tipo de publicacién puede degenerar antes de
nada en criticas, burlas y juicios infundados. Cualquier escritor se persuadira facilmente a si mismo
de que el negativismo divierte al publico y que asi podra vender cuanto escriba. El egoismo impone
su ley, y todo se reducira a una serie periédica de insultos que ofendera a nuestros artistas, cerrara
los estudios y arruinara las exposiciones publicas, que son por cierto mas utiles a las artes que los
argumentos de esos hombres de letras que apenas saben nada” [xlv]. Entonces, el Salon se
convierte en campo de batalla. Artistas y coleccionistas, amateurs, académicos, parlementaires e
ilustrados, criticos oficiales y clandestinos, todos quieren imponer su gusto invocando los valores
de la “nacién francesa”. Arte y politica se entrelazan y el discurso del mundo del arte queda
alterado definitivamente.

Ante la indiferencia que el publico muestra hacia gran parte de la pintura expuesta, comienza a
hablarse insistentemente del estado de decadencia del arte francés y de la necesidad de una
reconstitucion que lo salvaguarde. Todos miran hacia el gran género, la pintura de historia, que se
encontraba en franco declive [xIvi], pero sin determinar un programa coherente. Habra que esperar
a la época prerrevolucionaria para que el gran publico se identifique con el simbolismo democratico
de David. Sin embargo, la vuelta a un orden ideal, y consecuentemente moral, decide que el
acuerdo se vaya cerrando en torno a la demonificacién del estilo galante, aunque “el programa
anti-rococo en si mismo era, en su rechazo de lo sensual, lo abundante y lo mundano una
negacion tanto de impulsos y complacencias populares como lo era de los gustos privados de los
ricos y la corte” [xlvii]. A partir de ahora y durante la Modernidad, el ascetismo y la seriedad de la

pintura seran argumentos a tomar en cuenta en sus sucesivas reconstituciones.

3. DIDEROT

El mas célebre critico de la década de los sesenta, Denis Diderot (1713-1784), también rechazara
el capricho del artificio, pero admira la gracia y lo pintoresco, nociones deudoras de la estética
rococo, a las que anade lo sensual, lo tangible, lo sentimental, el gusto que va a identificarse con la
clase media.

Pero la critica de arte de Diderot tiene un lugar excepcional en la época, ya que no estaba
destinada a ser difundida en Paris. Por encargo de Friedrich Melchior Grimm [xlviii], director de La
Correspondance littéraire [xlix], Diderot cubre los Salones desde 1759 para una lista de

suscriptores compuesta por unas cuantas casas reales de fuera de Francia [I]. Un publico selecto y
9



exigente, pero desvinculado de las facciones parisinas. De modo que su critica es mas libre, a
veces incluso indiscreta, pero no necesariamente panfletaria.

Por otra parte, dado que se dirige a un publico que tal vez no veria nunca las obras que refiere,
Diderot despliega un largo repertorio de recursos retoricos para hacerlas ostensibles|[li] y animar al
lector a proseguir la lectura. Segun Diderot, un cuadro se lee segun las reglas de la retérica:

¢ Quién actua? ¢ Por qué causas? ;Con qué intencion? ;Con qué sentimientos? s En qué momento
del dia? ¢ Por qué medios? [lii]. Las descripciones muy detalladas [liii] se tifien de lirismo unas
veces, otras, de ironia; en ocasiones no son tan veraces, sino fruto de su propia fantasia [liv]. A
menudo se sirve de “correspondencias” literarias, como enumeraciones cadticas para las
composiciones desordenadas, o la elipsis para escenas eroéticas. En otras, la descripcion es
sustituida por una narracién [lv]. También incluye supuestos dialogos [lvi], comentarios entre
amateurs y artistas. Incluso llega a introducir de manera imaginaria al espectador en el interior del
espacio pictorico [lvii]. En general, la critica de Diderot, cuya preocupacion por la representacion
dramatica queddé plasmada en La paradoja del comediante [lviii], pretende animar el recuerdo de
los cuadros como si se tratara de auténticas escenas teatrales [lix]. En esta predileccién por la
contemplacion voyeurista [Ix] de la imagen como instante congelado de una accion representada,
Diderot resultd ser un critico bien compaginado con su tiempo [Ixi]. Aunque supera a todos en
imaginacion: mas de una vez propone a los artistas composiciones alternativas [Ixii].

Sin embargo, si descolla entre sus contemporaneos es por su formacién excepcional [Ixiii]. Ademas
de los conocimientos sobre arte y teoria mas o menos habituales en un salonnier de la época [Ixiv],
Diderot, como destacado ilustrado, entiende en profundidad la tradicién de la estética dieciochesca
francesa: Crousaz, André, Du Bos, Batteux [Ixv]; y, sobre todo, el giro crucial del pensamiento
britanico [Ixvi]. Al igual que Montesquieu, Voltaire y Rousseau, Diderot fue influido decisivamente
por el Essay Concerning the Human Understanding (1690) [Ixvii] de John Locke, el primer
manifiesto del empirismo que, refutando la doctrina cartesiana, afirmaba la experiencia como
origen de todo conocimiento y cuyo éxito se vio respaldado por el del método experimental o
inductivo de Newton. El nacimiento de la llustracién es inseparable de esta mentalidad que lo
cuestiona todo [Ixviii] y para la que la sensibilidad y la razdn, lejos de entrar en conflicto, forman
una nueva base desde la que ejercer la libertad. Diderot es, entre los llustrados, el pensador de la
sensibilité, y no puede extrafarnos el que su primera obra significativa sea la Carta sobre los
ciegos (1749), un tratado sobre la percepcion en linea lockeana, tras su version anotada [Ixix] de la
Inquiry concerning Merit and Virtue de Shaftesbury, sin duda y pese a su titulo, uno de los tratados
mas importantes para el giro hacia la autonomia de la estética en la Modernidad, en tanto presenta

al sujeto (hombre virtuoso), y sus sentimientos e impresiones, como el auténtico protagonista de la
10



experiencia estética, desplazando asi al objeto y con él, la belleza objetiva. De modo que la
experiencia desinteresada de lo bello se convierte en origen de superacién moral para el sujeto, y a
la vez en dimension soberana, en tanto que sélo el sujeto la puede juzgar en funcion
exclusivamente de su sensibilidad.

Pero la llustracion es también divulgacion, y el proyecto de la Enciclopedia [Ixx], llevara a Diderot a
adquirir una conciencia sobre la importancia de los conocimientos técnicos que, aplicados al arte,
le convierten en un testigo excepcional de su época. Ademas de los innumerables articulos de la
obra magna, ya en 1755 publica anénimamente La historia y secreto de la pintura en cera [Ixxi].
Luego, cuando se dedica a la critica, acude a los talleres y consulta a sus artistas preferidos:
Greuze, Vernet, La Tour, Vien, Michel van Loo, Falconet. Aunque sera Chardin su principal
interlocutor. A lo largo de los Salones, reiteradamente, insiste en la exigencia de la instruccién en el
métier para juzgar las obras y en la ineludibilidad del aspecto practico y experiencial del critico:

“¢ Queréis progresar con seguridad en el conocimiento tan dificil de la técnica del arte? Pasearos
en una galeria con un artista y haced que os explique y os ensefie en el lienzo el ejemplo de los
términos técnicos; sin eso, no tendréis jamas sino nociones confusas de contornos fluidos, bellos
colores locales, tintas virgenes, toques seguros, pincel libre, facil, atrevido, pastoso; ejecutados
con carifio, de estos descuidos o negligencias felices. Hay que ver y volver a ver la calidad al lado
del defecto; una ojeada suple cien paginas de discurso” [Ixxii].

No obstante, segun la tradicién de la recepcion critica de Diderot, todo enjuiciamiento suyo del arte
esta dividido entre la técnica y la idea, entendida ésta como el componente moral: “El juicio de lo
moral pertenece a todos los hombres de gusto; el de lo técnico no pertenece sino a los artistas™
[Ixxiii]. Lo que le ha valido la censura, al menos desde el final del XIX, de haber construido su
critica sobre un criterio extraartistico [Ixxiv].

El blanco de su critica moralizante es principalmente Frangois Boucher (1703-1770), auténtica
bestia negra para Diderot y frente al que no presenta piedad alguna [Ixxv]. La pintura de Boucher
es puro libertinaje y la pericia técnica no puede salvar tal “degradacion del gusto” [Ixxvi]. Desde
luego, las lineas que dedica al pintor rococd en los sucesivos Salones nos brindan muchas de las
paginas mas entretenidas de toda la historia de la critica. Por otra parte, esta oposiciéon frontal
constituye una de las pocas constantes en su trayectoria. A la inversa, ningun artista, por
admiracioén y respeto que le merezcan, quedara a salvo de los comentarios sinceros y de su
ocasional desaprobacién.

Diderot escribe nueve salones [Ixxvii], con casi tres mil obras expuestas, en veintidos afios, entre
1759 y 1781. Suelen distinguirse tres etapas: en la primera (1759-1761-1763), aun se halla poco

familiarizado con el arte moderno y las técnicas artistas, por lo que resultan poco innovadores; en
11



cambio, los tres salones de restantes de la década de los sesenta son considerados los mejores,
junto con los Ensayos sobre la pintura [Ixxviii]; finalmente, en los ultimos (1771-1775- 1781),
Diderot parece haber perdido interés por las obras, a pesar del despuntar de la renovacion
neoclasicista abanderada por David. Su legado tedrico, los Pensamientos sueltos sobre la pintura,
la escultura y la poesia, queda inacabado [Ixxix].

Desde una 6ptica actual, puede resultar curioso que Diderot, que mantuvo amplias reservas con
los criterios de la Academia, en su comentario de los Salones normalmente siga el livret que, para
entonces, reproducia el orden jerarquico académico: oficiales, profesores, adjuntos, consejeros,
académicos, agregados; independientemente de sus preferencias, rechazando a veces a los altos
cargos (el ya mencionado Boucher, Hallé o Lagrenée) y elogiando a recién llegados (Greuze,
Fragonard, David) [Ixxx].

Diderot discrepa en el método académico de ensefianza basado en la copia de los modelos
antiguos, aconsejando a los jévenes que vayan a inspirarse a las fiestas populares [xxxi].
Desprecia las reglas frente al talento [xxxii]. Y antepone al disegno y la composicion el color, el
elemento que definira la pintura en la Modernidad.

En realidad, el débat sur le coloris habia acaparado la discusion tedrica de la Academia desde cien
anos atras. Ya en 1673 Roger de Piles, en su Dialogue sur le coloris, habia fundamentado muchos
de los principios basicos que volvera a retomar Diderot: el color como differentia specifica de la
pintura, la indivisibilidad de luz y color [Ixxxiiij(que demostraba tanto la experiencia como la pintura
veneciana) y la decisiva contribucion del color a convertir la contemplacién de la imagen
representada en una experiencia ilusionista exitosa, creando un efecto psicoldgico de conjunto
[xxxiv]. Ademas, Diderot afadira su accesibilidad (“Sélo los grandes maestros del arte son buenos
jueces del dibujo, pero todo el mundo puede juzgar el color” [Ixxxv]), lo que en esta Francia
prerrevolucionaria adquiere un renovado sentido democratico, frente a la vieja resonancia elitista y
discriminatoria que daba la superioridad a la inteligible linea; y hara del color la columna vertebral
de su concepcion emocional de la experiencia estética (“Nada, en un cuadro atrae como el
verdadero color, capaz de emocionar tanto al ignorante como al sabio” [Ixxxvi]). Una temperatura
emocional que no sélo distingue a los hombres sensibles entre los aficionados, sino sobre todo a
los genios de los artistas mediocres, que Diderot califica como pasionales o frios [Ixxxvii],
anticipando el perfil del artista romantico que tan bien sera acogido por los alemanes a final del
siglo.

Pero quizéa su oposicion a la Academia mas permanente se muestra en el debate sobre la jerarquia
de los géneros pictéricos, que juzga anacroénica [Ixxxviii]. Diderot destaca sistematicamente a

pintores que se dedican a géneros entonces considerados menores, muy en sintonia con el gusto
12



del publico burgués. Desbaratando la conviccion de que al gran artista le corresponde el género
mas elevado, el de historia, dice “cada pintor tiene su género propio” [Ixxxix]; es decir, la excelencia
del arte puede hallarse en cualquier pintura, independientemente al género al que pertenezca.
Ademas, dice Diderot, “observo que la pintura de género tiene casi todas las dificultades de la
pintura histérica, que exige la misma inspiracién, imaginacion, incluso poesia, igual dominio del
dibujo, de la perspectiva, del color, de las sombras, de la luz, de los caracteres, de las pasiones, de
las expresiones, de los ropajes, de la composicion; una imitaciéon mas estricta de la naturaleza,
detalles mas cuidados; y que, como nos muestra cosas mas conocidas y mas familiares, tiene mas
y mejores jueces” [xc].

Los tres artistas preferidos de su generacion, y en orden ascendente, son Vernet, Greuze [xci] y
Chardin. Los tres aparecen como “grandes” de la pintura francesa, capaces de rivalizar con el arte
internacional: respectivamente, con el italiano Claudio de Lorena, con el inglés Hogarth y con la
tradicion de la pintura doméstica holandesa [xcii], resarciendo las inseguridades del ilustrado [xciii].
Y, por supuesto, colman las exigencias de verdad en la imitacion de la naturaleza, moralidad e
ilusionismo, a través de recursos muy alejados del pintor académico, caracterizado por un sumay
sigue de incorrecciones, cuyas causas enumera asi: “Porque éste jamas se ha preocupado por la
imitacion rigurosa de la naturaleza; porque esta acostumbrado a exagerar, debilitar, corregir a su
modelo; porque tiene la cabeza llena de reglas que le someten y le dirigen su pincel, sin que se dé
cuenta; porque siempre ha alterado las formas segun estas reglas de gusto y sigue alterandolas;
porque funde, con los rasgos que tiene ante los 0jos y que en vano se esfuerza por copiar
rigurosamente, rasgos tomados de los antiguos que ha estudiado, de los cuadros que ha visto y
admirado y de los que él ha hecho; porque es culto; porque es libre y no puede rebajarse a la
condicién del esclavo y del ignorante; porque tiene su estilo, su mania, su color, a los que vuelve
sin cesar” [xciv]. A ellas cabria afadir el interés crematistico, incompatible segun Diderot con la
persecucion de la belleza que lleva a cabo el gran artista [xcv]. Aunque esto no le impida, como
buen critico materialista que es, aconsejar a sus lectores sobre los precios y el interés en la
inversion en las obras de sus artistas preferidos [xcvi]. Los cuales encarnan, por otra parte, sus
ideales artisticos.

En los paisajes de Claude-Joseph Vernet (1714-1789), Diderot encuentra la “autenticidad” de la
naturaleza. A Diderot le asombra que Vernet reproduzca el modelo que previamente ha
memorizado y que, una vez en su estudio, solo tiene presente “en su imaginacion”. Por ello le
llama “mago” y “Creador”. Incluso se declara incapaz de describir sus composiciones [xcviil.

¢, Como poder dar una idea global a través del analisis? Para Diderot la naturaleza es un puro

organismo, en el que se multiplica el dinamismo incansable entre las partes y el todo, las funciones
13



y sus necesidades [xcviii]. Ese mismo organicismo es el que Diderot pide a la pintura y por el que
rechaza en ella la obviedad de una composicién arquitectonica [xcix]. La naturaleza bella es una
entelequia idealista para Diderot. Lo que le sobrecoge es la variedad sensible de los fenémenos, la
vitalidad de la naturaleza siempre cambiante, inacabada y, en ese sentido, imperfecta. A esta
nocion, en su critica artistica, la denomina rusticidad: “Hay un matiz de rusticidad que conviene
particularmente a las obras de imitacion, de cualquier género que sean, porque la naturaleza lo
conserva en sus obras” [c].

También en la obra de Jean-Baptiste Greuze (1725-1805) se conserva la rusticidad necesaria para
dar la sensacion de realidad y, ain mas, de verdad (en su doble sentido, también moral) que
Diderot exige al arte. Con su técnica brusca e inacabada, reune las mismas condiciones de su
admirado Richardson: “el fondo del drama es verdadero; sus personajes poseen toda la realidad
posible; sus caracteres son tomados de la sociedad” [ci]; por su costumbrismo, es el Hogarth
francés: “Lleva su talento a todas partes, al barullo popular, a las iglesias, a los mercados, a los
paseos, a las casas, a las calles” [cii]. Por su ejemplaridad moral, casi emula a los antiguos [ciii].
Para Diderot, Greuze es el portavoz de la renovacion ética burguesa [civ]. Aunque en realidad,
como ha sefialado Michel Levey, “Greuze no era un pintor moralista sino sensacionalista, pues su
objetivo era perturbar al espectador” [cv]. ; Escapo este matiz a Diderot? ;O mas bien era
justamente esa vibracion del sentimiento lo que le agradaba?

Uno de los dictum mas conocidos de Diderot es este imperativo al artista: “Impresiéname,
sorpréndeme, destrézame, hazme vibrar, llorar, temblar, indignarme, en un primer momento;
recrearas mis ojos después, si puedes” [cvi]. La efectividad de la pintura radica entonces en su
caracter expresivo, al que le conviene lo pintoresco [cvii], quiza el impacto mas comun e inmediato
sobre la sensibilidad corriente. El insensible es incapaz de acceder a una experiencia estética; por
el contrario “la sensibilidad, cuando es extrema, no distingue; todo la conmueve indistintamente”
[cviii]. El arte es el despertar de la sensibilidad a un arco cada vez mas amplio, diverso y distinto de
emociones. Por eso, seguramente a Diderot “lo que le interesa en la moralizacion [de Greuze] no
es tanto su resultado —la bondad- como el proceso de catarsis, de descarga emocional a través de
la cual tiene lugar” [cix]. Pero, en todo caso, la admiracién hacia Greuze no fue inquebrantable.
Cuando en el Salén de 1769 presentd una pintura histérica, Diderot lo rechazé [cx].

Otra prueba de que Diderot no fue condicionado por el criterio moral en su critica artistica es su
juicio de la obra de Jean-Baptiste-Siméon Chardin (1699-1779), que ingresé en 1728 en la
Academia como “pintor de animales y frutas”. Aunque el gusto por Chardin suponia una eleccién
ideoldgica por el librepensamiento holandés, con el trasfondo de moralidad burguesa que ello

implica [cxi], y también Chardin dice pintar “con el sentimiento” [cxii], sin embargo con él descubre
14



los placeres exclusivos de la pintura: “es un gran colorista” [cxiii], un imitador de la naturaleza tan
riguroso que cumple a rajatabla el legado de Apeles y el desafio de Zeuxis [cxiv], su trompe I'oeil
resulta perfectamente engafioso y, por tanto, veridico: “ ... siempre la naturaleza y la verdad.
Seguro que usted cogeria las botellas por el tapdn si tuviera sed; los melocotones y las uvas abren
el apetito y apetece alargar la mano hacia ellos” [cxv]. Con todo, Diderot le reconoce una cualidad
eminentemente moderna, la permanencia del estilo sobre el cambio: “Cuando se ha visto uno de
sus cuadros, ya no es posible equivocarse; se le reconoce siempre” [cxvi]. Lo mas admirable es
que sus imagenes, de perfecto ilusionismo, se han construido con “un estilo aspero y muy duro”
[cxvii]. Ademas, nos embelesa a pesar de que su pintura se base en la apreciacion de “una
naturaleza ruin, vulgar y doméstica” [cxviii].

Ciertamente, Chardin, “uno de los grandes pintores narrativos del siglo XVIII”, es capaz de hacer
“una historia del contenido de una cesta de la compra”. Lo que ocurre es que, al representarla,
como ha sefialado Baxandall, no narra la sustancia, “sino la historia de la experiencia perceptiva
ligeramente enmascarada como un momento o dos de sensacion” [cxix]. Y esto es lo que
precisamente llamé la atencion de Diderot, quien, a pesar de no relacionar explicitamente al pintor
con la filosofia de Locke [cxx] que conocia tan bien y los desarrollos que de ella hicieron Pieter
Camper, La Hire y Portfield —lo que le reprocha Baxandall-, si que reconocié el interés
especificamente pictorico y perceptivo del maestro. Diderot observa los contrastes entre nitidez,
distancia, magnitud, color, tonos e intensidad luminica [cxxi] y sus efectos en la percepcion visual
[cxxii]. Admira la composicién, que guia a cualquier contemplador hacia los numerosos focos de
atencion sin “ningun mariposeo” [cxxiii]. Sabe con seguridad de su elaborada complejidad [cxxiv] y
de que “el hechizo” que padece el espectador se debe Unicamente al conocimiento experimentado
del “oficio”, de la mera técnica de la pintura [cxxv]. Puede decirse, sin lugar a dudas, que es la
pintura de Chardin la que le ensefa a disfrutar de una experiencia estética exclusivamente visual
[cxxvil. Y, sin embargo, el asombro es tal ante sus obras que corta las alas del critico: Diderot
reiteradamente habla del “secreto” de la pintura de Chardin y del propio Chardin como genio
“secreto” [cxxvii].

Diderot es verdaderamente el primer critico de arte porque enaltece, a través de su admiracion por
Chardin, el silencio de la pintura [cxxviii]. Nunca antes, a pesar de la dignificacion de las artes
plasticas del Renacimiento, “la poesia muda” [cxxix] habia resultado tan elocuente. Chardin hace
visible lo que antes habia pasado desapercibido, que es justamente esa dotacion de alma que la
percepcion estética aporta a los objetos [cxxx], poniendo en claro tanto el potencial del lenguaje
plastico como lo indecible de la pintura [cxxxi].

Ademas, con Chardin aprende otros placeres. En sus resefas, siempre elogia la capacidad verbal
15



y tedrica del pintor [cxxxii]. Chardin le ofrece tanto la ocasion para demorarse en la contemplacion
visual como para alargar esa experiencia hablando de arte: una actitud decididamente moderna.
Para Diderot, como después para Kant, el arte es eso que “da mucho que pensar”: la pintura de
Chardin enriquece el discurso de la reflexion filosofica [cxxxiil].

A medida que avanza la década de los sesenta, la figura de Chardin se va agrandando para
Diderot. Le reconoce como el gran pintor de la época, incluso por encima de sus admirados
Greuze y Vernet [cxxxiv]. Al declive del pintor, a causa de su progresiva pérdida de vision a
comienzos de los setenta, sigue el declive del critico [cxxxv]. Por lo que la propia trayectoria de
Diderot muestra el perfil concreto y plegado a la coyuntura contemporanea de la critica de arte
[cxxxvi]. Ya en 1763, habia descubierto otras dificultades de la critica, como la indispensable
afinidad entre el critico y el artista: “Para describir un Salén como a usted y a mi nos agradaria,
sabe, amigo mio, qué haria falta? Todas las clases de gusto, un corazén sensible a todos los
encantos, un alma susceptible de una infinidad de entusiasmos diferentes, una variedad de estilo
que respondiese a la variedad de los pinceles; poder ser grande o voluptuoso con Deshays, simple
y verdadero con Chardin, delicado con Vien, patetico con Greuze, producir todas las ilusiones
posibles con Vernet ..” [cxxxvii]. En suma, un ideal de ilimitado mimetismo de sensibilidades,
inalcanzable. Y sin embargo, irrenunciable. Al final de la década de los setenta, a la vuelta de su
viaje por Holanda, Alemania y Rusia, en lo que puede considerarse su testamento tedrico sobre la
critica, Diderot reflexiona sobre la libertad subjetiva del gusto, su caracter intuitivo e inmediato y, a
pesar de ello, también de su densidad, producto de una cadena de experiencias interminable: “El
sentimiento de lo bello es el resultado de una larga serie de observaciones; y estas observaciones
¢cuando han sido hechas? En todo momento, a cada instante. Son estas observaciones las que
eximen del analisis. El gusto se ha pronunciado mucho antes de conocer el motivo de su juicio; lo
busco a veces sin encontrarlo y sin embargo perdura” [cxxxviii]. Utopia del travestismo espiritual,
libertad incondicionada, y resistencia real, fidelidad y compromiso del gusto como una suma de
elecciones sobre aquello que va mas alla del gusto: nuestras opiniones morales, sociales, politicas.
Si para el ilustrado Diderot el arte francés de los géneros menores (es decir, asimilable a la pintura
pintoresca, costumbrista y doméstica inglesa y holandesa), era el mas adecuado para dignificar a
la burguesia, no fue éste el modelo que se fue fraguando en la Francia prerrevolucionaria. Diderot,
como todo critico, quedaba sobrepasado por el curso de la historia. Y la vibrante actualidad de sus

perspicaces opiniones convertidas, también, en mero sedimento historico.

16



4. LA CRITICAY LA REVOLUCION

A partir de los anos setenta, hay un cambio estilistico [cxxxix]. Se trata de un movimiento
internacional, en forma de un “debilitamiento de las corrientes empiricas en beneficio del culto a la
antigledad” [cxl]. Se produce casi simultaneamente en Inglaterra y en Francia [cxli] y volvera a
situar a Roma como el epicentro del neoclasicismo, ya en los afios ochenta. En el caso del arte
francés, el principal benefactor sera la Academia de los jovenes artistas en Roma a cargo de Vien.
Entre ellos, el “tenor sentimental” con que respaldara Jacques-Louis David (1748-1825) a sus telas
neoclasicas de “inspiracion republicana” solo sera presentido por los nuevos criticos. Incluso
Diderot, a pesar de su simpatia ideoldgica, censurara sus primeras telas en el Salén, por
demasiado “rigidas” [cxlii] y acartonadas.

Pero es que, de hecho, Diderot quedara al margen de la convulsién que durante esta época se
produce en el terreno de la critica que, en las ultimas décadas, se hace radical y abiertamente
panfletaria. Sus autores, anénimos, son portavoces de la “asamblea en bruto” en la que deviene el
Saldn, desbordado en estos afios por la asistencia tanto de espectadores y criticos como de
artistas participantes [cxliii]; sobre todo, por la funcion ideoldgica que soporta, el ser uno de los
focos germinadores de la Revolucion. La alianza entre arte y politica, tantas veces reeditada en la
Modernidad, se pone en marcha.

Al principio, los nuevos criticos cierran filas unanimamente en la censura del arte contemporaneo:
el arte francés ha entrado en una crisis profunda. Atacan directamente las ensefianzas de la
Academia e incluso la existencia misma de la institucion. En 1773, el autor de las Mémoires secrets
[cxliv], apunta la represién de la critica como uno de los motivos de la enfermedad. En 1779, el
comediégrafo, ingeniero y paisajista Louis de Carmontelle en su anénimo Coupe de patte [cx!v],
diagnostica la causa de la degeneracion extendiendo su reprobacién a los artistas en general,
como un grupo elitista y desvinculado de los intereses de la sociedad. El viraje es crucial: el énfasis
no recae ya tanto en la valoracion concreta de cada artista sino en un cuestionamiento de la
funcion de la critica como intermediaria entre las aspiraciones, juzgadas contrarias, entre publico y
artistas. Tres afios mas tarde, el autor de Picnic [cxlvi]- donde se dice que el “éxito de las artes nos
devolvera a las practicas sociales y civicas”, en Sur la peinture [cxlvii] afirma que “el analisis de
una obra genial entrafia consideraciones de naturaleza politica y moral”.

Y de repente parece darse un acuerdo entre los diversos estamentos. La nueva generacion de
artistas, con David a la cabeza, ofrece por fin el tan deseado género histérico reclamado una y otra
vez desde la Academia a lo largo del siglo. Una Academia que, ademas, ahora estd amparada por

un grupo cercano a enciclopedistas vy fisiécratas, convencidos de que la salvaciéon de la corona
17



depende de la racionalizacion de su autoridad y la consecuente tolerancia [cx|viii]. Por su parte, los
criticos de arte mas politizados no pueden encontrar una expresién mejor para sus ideales
democratizadores.

Sin embargo, como muestra la alianza que en ultimo lugar mostraremos en este capitulo, la del
critico Antoine-Joseph Gorsas y el pintor Jacques-Louis David (1748-1825), lejos de pactarse un
acuerdo, la situacion se radicaliza. Y si es cierto que en gran medida ello se debe a la crispacion
social en aumento, también es preciso considerar que el Salén y su debate artistico actuaron como
cajas de resonancia, registrando diversos momentos de inflexion en la evolucion de los
acontecimientos. En este marco, es razonable, por tanto, sefalar a la interpretacion —antes que a
las obras- que hacen criticos, artistas y publico como el eje de las fricciones.

Como ha indicado Thomas Crow, no quedan rastros de que antes de la llegada de los Horacios la
Academia mostrara animadversién hacia David [cxlix]. Sobra recordar que el cuadro se muestra
como el manifiesto del nuevo clasicismo y que, en principio, respondia a los requisitos mas
exigentes de las reglas académicas por su rigor compositivo y ajustado dibujo. Sin embargo, la
desconfianza de los criticos conservadores crecioé simultdneamente al entusiasmo del publico, que
identificaba las intenciones politicas de David y disfrutaba del comentario encendido de Gorsas, el
mas amplio sobre la tela, subrayando que ésta se hallaba “mas alla del lenguaje” de la pintura
académica. Es interesante observar que Gorsas recurre a un criterio formalista, ya que el critico
pertenecia a un reducido pero influyente grupo de propagandistas radicales que ayudaron a
aglutinar a los insurrectos: el nuevo publico. Dos anos después, en Le Mannequin [cl], Gorsas
define abiertamente el nuevo estilo: la sencillez, el sentido directo, la honradez, la integridad y
verdad de David.

Desde la mirada actual y a pesar de reconocerle como maestro, no es dificil estar de acuerdo con
algunas de las criticas que entonces se hacen a su obra y que Gorsas pretende invertir: es
evidente su sequedad, su rigidez, sus composiciones forzadas. El arte de David es “antisensual”
[cli], de escasas concesiones al placer del ojo, e “hiperintelectual”. Su éxito es tanto el triunfo del
desplazamiento del debate artistico del juicio sobre las obras a la critica sobre su interpretacion,
como la demostracién de la existencia de un publico ya formado. Al tiempo, como prueba la propia
trayectoria de David, se trata del glorioso canto del cisne de la pintura histdrica, tan traida y llevada
a lo largo del siglo como modelo y contramodelo y finalmente legitimada por ultima vez en su
traspaso del poder al pueblo. La critica del arte vanguardista durante la Modernidad sera rupturista,

severa y comprometida.

18



[i] A mediados de siglo, Rousseau en su Discurso sobre las artes y las ciencias y en el Contrato social habla
de opinion publica. El término pasa del francés a otros idiomas con rapidez. En 1781 la “public opinion”
aparece ya en el Oxford Dictionary. Segun Habermas, la evolucién de opinidn a opinion publica, ahade “la
impronta de un raciocinio inserto en un publico capaz de juicio”, (Historia y critica de la Opinion Publica,
Gustavo Gili, Barcelona, 1981, pp. 124 y 125).

[iil] “En todas las figuras del siglo se manifiesta esta unidn entre filosofia y critica estético-literaria y en ninguna
de ellas por casualidad, pues siempre encontramos en la base una union profunda e intimamente necesaria
de los problemas”, E. Cassirer, Dialéctica de la llustracion, FCE, México, 1983, 32 reimp., p. 304.

[iii] J. Habermas, op. cit. p. 94.

[iv] En Inglaterra, el debate cultural que preparé el debate politico entre las clases medias “se anticipo por la
relacion aristocracia y burguesia a través de los intereses mercantiles de la primera”, Terry Eagleton, La
funcion de la critica, Paidds, Barcelona, 1999, p. 13.

[v] El Parlamento suprimié la obligacién de una licencia previa, equivalente a la supresion de censura. La
situacion de Inglaterra y Holanda contrasta con el resto de los paises europeos, donde las publicaciones
dependian de concesiones reales previas, creando un tipo de periodismo “oficialista”, como la Gazette de
France editada desde 1631, que se vio contestado por las publicaciones clandestinas todavia durante el siglo
XVIII.

[vi] The Tatler fue fundado por Steele en 1709. Dos afios mas tarde, Steele se une a Addison para publicar
The Spectator, que aparecia diariamente un una hoja de dos columnas en ambas caras (vid. la introduccion
de Tonia Raquejo a la edicion castellana de Joseph Addison, Los placeres de la imaginacion y otros ensayos
de The Spectator, Visor, Madrid, 1991). Muy pronto fue conocido en Espafia, Portugal e Italia a través de su
traduccion francesa publicada en Amsterdam en 1714, con el titulo de Le Spectateur francais ou le Socrate
moderne. Su influencia en Europa fue extraordinaria: en linea con The Spectator, el abate Prevost funda en
1733 el Pour et Contre. Desde 1752 a 1754 se publica en Portugal O Anonimo y en Venecia aparecen la
Gazetta Veneta y el Osservatore Veneto, a principios de 1760, contemporaneos de El Duende especulativo y
El Pensador esparioles. Para su recepcion en el periodismo lustrado espafiol, vid. Maria Dolores Saiz, Historia
del periodismo en Espaia. 1. Los origenes. El siglo XVIII, Alianza Universidad, Madrid, 1983, 22 ed. 1990.
[vii] Eagleton, op. cit., pp. 18-19: “En un cierto sentido, la esfera publica resuelve las contradicciones de la
sociedad mercantil al invertir con osadia sus términos: si lo que resulta embarazoso para la teoria burguesa es
el proceso mediante el cual una igualdad abstracta en el nivel de los derechos se transmuta en un sistema de
derechos diferenciales reales, la esfera publica burguesa tomara esos derechos diferenciales como punto de

partida y los convertira, en el ambito del discurso, en una igualdad abstracta. El mercado verdaderamente libre
19



es el discurso cultural mismo, dentro, por supuesto, de ciertas regulaciones normativas; el papel del critico es
administrar esas normas, en un doble rechazo del absolutismo y la anarquia. Lo que se dice no obtiene su
legitimidad ni de si mismo como mensaje ni del titulo social del emisor, sino de su conformidad como
enunciado con un cierto paradigma de razon inscrito en el propio habla”. En el mismo sentido, Roger Chartier,
Espacio publico, critica y desacralizacion en el siglo XVIII (Gedisa, Barcelona, 1995, p. 25): “la igualdad
cultural, si bien unifica las preferencias y las conductas, no atentia en nada las diferencias juridicas que
separan a esos hombres tan semejantes”

[viii] Ibid., p. 28. Sdlo a final del siglo XVIII despuntara una prensa explicitamente politica, incluso de sesgo
partisano, como la Edinburgh Review y la Quarterly Review, contexto donde nace después el “sabio” como
“especialista”.

[ix] Ibid., p. 21.

[x] P.U. Hohendahl, The Institution of Criticism, Itaca, Londres, 1982, p. 52. “La verdad”, advierte Addison en
The Spectator n° 291, “es que no hay nada mas absurdo que, cuando un hombre quiere establecerse como
critico, carezca de un buen entendimiento en todas las ramas del saber ...”. "Lo que hace tolerable la asuncion
tacita de la superioridad de la critica, como lo que hace tolerable la acumulacion del poder y de sus
propiedades, es el hecho de que todos los hombres posean la capacidad de hacerla” (Eagleton, op. cit., p.
25).

[xi] Por dar una idea cuantitaliva, la circulacion de los periédicos londinenses pasa de los siete millones
anuales en 1753 a mas de veinticuatro millones de ejemplares anuales en 1811. Pero, por supuesto, no es un
publico de masas al que va dirigida esta prensa durante el siglo XVIII. Ciertamente, hasta el siglo XX no se
puede hablar de “prensa de masas”.

[xii] Los cafés no sdlo eran foros donde “hizo furor una especie de lectura comunal”; eran también nucleos
financieros y aseguradores, donde los especuladores hacian sus negocios, y se formaba la opinién publica del
dia (Eagleton, op. cit., p. 28). A principios del siglo XVIII ya hay en Londres entre 2000 y 3000 cafés. Vid.
Alejandro Mufioz Alonso, “Génesis y aparicion del concepto de opinién publica” en AAVV, Opinidn publica y
comunicacion politica, Eudema, Madrid, 1990, p. 35 y ss.. El papel que desempeiian los cafés corresponde en
Francia a los salones, a los que precede, segun Marois, los jardines, lugares de encuentro del “periodismo
hablado” (André Maurois, Histoire de la France, Ed. Albin Michael, Paris, 1965, vol. |, p. 289). Una historia de
los salones, del siglo XVII al XIX, en Verena von der Heyden-Rynsch, Los salones europeos. Las cimas de
una cultura desaparecida, Peninsula, Barcelona, 1998. Habermas destaca también que en Alemania no hay
instituciones semejantes a los cafés ingleses o a los salones franceses, pero entiende que las
Tischgessellschaffen y las “6rdenes dialogantes” desempefian funciones analogas, aun cuando de menor
alcance.

[xiii] Joseph Addison, como un auténtico Socrates moderno, apuntaba directamente a esta clase de difusion:
20



“Se ha dicho de Sécrates”, escribe Addison, “que bajé la filosofia del cielo para que habitara entre los
hombres; yo ambiciono que se diga que he sacado a la filosofia de las estanterias y las bibliotecas, de los
colegios y facultades para que resida en las reuniones, clubs, mesas de té, y cafés” (The Spectator, num. 10,
12 marzo, 1711). Para un panorama mas amplio, vid, Roger Chartier, Libros, lecturas y lectores en la Edad
Moderna, Alianza, Madrid, 1993.

[xiv] Arnold Hauser, Sociologia del arte, 2. Arte y clases sociales, Labor/Omega, Barcelona, 1997, p. 372.
[xv] Francisco Calvo Serraller, “La critica de arte”, en Los espectaculos del arte, Tusquets, Barcelona, 1993:
“Los escritores expertos en cuestiones artisticas antes de este siglo, en su inmensa mayoria ellos mismos
artistas, solian practicar fundamentalmente uno de estos tres géneros: el memorialista, que consistia en una
recopilaciéon de datos biograficos de artistas célebres, siguiendo el modelo de las vidas de Vasari; el tratado
doctrinal, donde se compendiaban las normas ideales del clasicismo; y, por ultimo, el tratado técnico, que
consistia, a diferencia de los recetarios artesanales medievales, en el desarrollo practico-tedrico de algunas
de las disciplinas cientificas o retéricas, cuyo conocimiento se le exigia al artista humanista desde el
Renacimiento, como ser experto en perspectiva, proporciones, fisionomia, anatomia, iconologia, etc..”

[xvi] H. Bauer, Historiografia del Arte, Taurus, Madrid, 1980, p. 40.

[xvii] Ibid., p. 41.

[xviii] Hauser, op. cit., p. 371.

[xix] T. Requejo, introduccién a Addison, Los placeres de la imaginacion, op. cit., p. 70.

[xx] Guillermo Solana, “4 Por qué la critica es tan aburrida”, Cuadernos Hispanoamericanos, num. 561, marzo
1997.

[xxi] Thomas E. Crow, Pintura y sociedad en el Paris del siglo XVIIl, Nerea, Madrid, 1989, p. 13.

[xxii] H. Bauer, op. cit., p. 40.

[xxiil] Sobre el “grand got” y las reglas de la Academia francesa, vid. Moshe Barasch, Teorias del arte,
Alianza Forma, Madrid, 1991, p. 266 y ss.. Para una vision mas amplia de las academias de arte, vid. Nikolaus
Pevsner, Las Academias de Arte, Catedra, Madrid, 1982.

[xxiv] Esta conviccion ya habia sido planteada por R. Fréart de Chambray en 1650, en su Paralléle de
I'architecture antique et de la moderne: “El arte es cosa infinita que se va perfeccionando diariamente,
acomodandose al humor de tiempos y naciones, que juzgan diversamente y definen lo bello cada cual a su
modo; éste y otros parecidos argumentos, frivolos y vagos, producen sin embargo gran impresion sobre el
espiritu de ciertos semi-cultos” (trad. de Juan Barja, W. Tatarkiewicz, Historia de la estética, Akal, Madrid,
1991, vol. 3, p. 532). El argumento es interesante porque volvera a esgrimirse una y otra vez, aunque con una
paraddjica inversion de sentido: si, como por parte de Fréart, en un principio se cree en la asuncién natural de
la norma, mas tarde serd, ya no las reglas clasicistas, sino la opinidon de la mayoria, la que se querra hacer

prevalecer en el arte, respaldando una presuncion democratica que impregnara el siglo XVIII
21



prerrevolucionario.

[xxv] La primera exposicion de la Academia se celebrd en 1665, tras la que se instaurd el intervalo bienal, que
seria aplazado en numerosas ocasiones. De la exposicion de 1667 ha quedado una primera descripcion, a
cargo de Jean Rou, primer secretario y cronista de la Academia, que refleja la representacion de todos los
géneros pictoricos: historia, retrato, paisaje, marina, flores y frutas. En 1671, la cantidad de obras presentadas
obligaron a abandonar el Hétel Brion para acomodarlas en el patio interior del Palais Royal.

El méas antiguo precedente de la exposicién académica es el Salone degli Innocenti, celebrado en Florencia en
1564, donde se expusieron y vendieron los cuadros pintados como exequias funebres en homenaje a Miguel
Angel.

[xxvi] De arriba abajo, por tamafio y jerarquia en los géneros, comenzando por los cuadros de historia,
retratos, paisajes y bodegones.

[xxvii] En 1685, una descripcién de los cuadros “hechos para el rey por los sefiores Le Brun y Mignard”; en
1686, bajo el titulo “Histoire des estampes”, articulos sobre grabadores contemporaneos; en 1690, la
necrolégica de Le Brun; en 1699, el prefacio al Traité de Peinture de Dupuy de Grez.

[xxviii] Editada como obra andénima en dos volumenes (unas 1.200 paginas en conjunto), estas Reflexiones
alcanzaron una gran repercusion, con 17 ediciones en el siglo XVIII.

[xxix] T. Crow, op. cit., p. 119.

[xxx] Otras exposiciones periodicas fueron las organizadas por la Academia de San Lucas, organizacion
gremial de la que se habia escindido la Academia Real de Pintura y Escultura, pero que siguié organizando
muestras hasta 1774, cuando se impuso su disolucién. Y las exposiciones en el Coliseo. Entre 1778 y 1787,
se celebra el Salon de la Correspondance, organizado por Pahin de la Blancherie. Vid. Francisco Calvo
Serraller, “El Salén”, en Historia de las ideas estéticas y de las teorias contemporaneas, Visor, Madrid, 1996.
[xxxi] Crow, op. cit., p. 119. La exposicion de la Place Dauphine se llamé “Exposicién de la Juventud” una vez
que se regularizo el Salon de la Academia.

[xxxii] El Salén fue anual hasta 1751, y desde 1751 a 1795, bienal. Se abria en la festividad de San Luis,
onomastica del rey, el 25 de agosto, y su duracion oscilé de tres a seis semanas.

[xxxiii] Este formato, a modo de catalogo, quedara fijado en 1741. La popularidad de estos libretos queda clara
con los datos que han quedado de sus ventas: en 1759, 7.227; en 1765, 10.696; en 1779, 16.830, y en 1781,
17.550. Cifras que, como subraya F. Calvo Serraller (“El Salon”, op. cit., p. 169) supone “una cantidad que
resiste la comparacion proporcional con las muy espectaculares ventas actuales de catalogos, porque, de
hacerse tal comparacién de la forma adecuada, esa cifra de 1759 hoy deberia multiplicarse por mil”.

[xxxiv] Explications des peintures ..., 1741.

[>xxxv] Crow, op. cit., p. 32.

[xxxvi] Réflexions sur quelques causes de I'état présent de la peinture et de 'examen des ouvrages exposés
22



au Louvre en 1746, La Haya, 1747. Recogido en Deloynes Collection, Cabinet des Estampes, Biblioteque
Nationale, Paris, num. 22. La Font volvera a ejercer de critico del salén de 1753: Sentiments sur quelques
ouvrages de peinture, sculpture et gravure écrits a un particulier en province, 1754.

[xxxvii] “Le peintre historien est seul peintre de 'dme [...], les autres ne peignent que pour les yeux”. Sus
fuentes preferidas son Homero y Virgilio, Tasso y Milton. Por el contrario, condena la degradacion de la
pintura en accesorio decorativo; es decir, asimilado al talante trivial, caprichoso y en suma decorativo del estilo
rococo.

[>xxxviii] En la plenitud de su carrera, se calcula que Boucher ganaba unas cincuenta mil libras anuales, frente
a las tres o cuatro mil de un bugués acomodado.

[xxxix] Charles Coypel, “Dialogue de M. Coypel, premier peintre du Roi sur I'exposition des Tableux dans le
Sallon du Louvre en 1747”, Mercure de France, noviembre de 1751.

[x]] Anne-Claude-Philippe de Tubiéres, conde de Caylus (Paris, 1692-1765), coleccionista, arquedlogo y
escritor, durante sus viajes por el Mediterraneo recopilé una importante coleccion de objetos de arte que dej6
en herencia al rey de Francis, descrita en siete volumenes de la Recopilacion de antigliedades egipcias,
etruscas, romanas y galas (1752-67). Miembro honorario de la Academia y el mas famoso amateur de la
época, fue autor de un Discours sur la peinture et la sculpture, Nouveaux sujets de Peinture et Sculpture,
Memoire sur la peinture a I'encaustique et sur la peinture a la cire, Vie d’Edmé Bouchardon, sculpteur du Roi y
otras biografias de artistas de su tiempo. Caylus describe en el Mercure los Salones de 1750, 1751 y 1753.
[x]i] Voyage d’ltalie ou Recuil de notes sur les ouvrages de peinture et de sculpture qu’on voit dans les
principales villes d’ltalie, 3 vols., Paris, 1758.

[xlii] Charles-Nicolas Cochin, Réflexions sur la critique des ouvrages exposés au Sallon su Louvre”, extracto
del Mercure de France, octubre 1757, en Deloynes, op. cit., num. 86.

[xliii] Mémoires inédits de Charles-Nicolas Cochin sur le comte de Caylus, Bouchardon, les Slodtz, C. Henry
ed., Paris, 1880.

[xliv] Lettre sur I'expositions des ouvrages de peinture, sculpture, etc., de 'anné 1747, et en général sur ['utilité
de ces sortes d’expositions, a monsieur R.D.R. ... Le Blanc repite como critico anénimo en 1753: Observations
sur les ouvrages de MM. de I'’Académie de peinture et de sculpture exposés au Sallon du Louvre en I'année
1753, et sur quelques écrits qui ont rapport a la peinture. A Monsieur le président de B**.

[xIv] El nuevo Directeur-general, el marqués de Marigny, negé a Laugier el permiso necesario.

[xIvi] “El Estado era el Unico apoyo para la pintura histérica de gran estilo, excesivamente grande de tamafo y
demasiado juiciosa para los interiores aristocraticos intimos entonces de moda. Pero pagaba tarde y mal”,
Crow, op. cit., p. 24.

[xIvii] Ibid, p. 176. En el mismo sentido se decanta Boime: “la imagen de un ancien régime frivolo, con Boucher

y Fragonard como portavoces, resulta demasiado simple de aceptar sin establecer algunas salvedades. La
23



sexualidad de este periodo también esta relacionada con el deseo de las mentes progresistas de buscar a la
vez el placer inmediato y las verdades fundamentales. Como en La Nouvelle Héloise de Rousseau (1761), la
pasion sexual podia ser una fuente de energia heroica, de liberacion de las presiones de una sociedad injusta
y antinatural” (Alberto Boime, Historia social del arte moderno. 1. El arte en la época de la Revolucion 1750-
1800, Alianza, Madrid, 1994, p. 76). Una defensa mas global de los valores denostados del rococo, entendido
como raiz de la Modernidad, en el reciente estudio de Julio Seoane, La politica moral del Rococé. Arte y
cultura en los origenes del mundo moderno, Visor, Madrid, 2000.

[xIviii] F.M. Grimm dirige la revista desde 1753 y escribe las resefias de los Salones de 1753 y 1755. Por su
parte, Diderot le incluye como interlocutor en De la poésie dramatique; como Clairville y Germeuil, en Pére de
famille; y en los Ensayos sobre la pintura. El primero de sus Salones, de 1759, esta redactado simulando una
epistola dirigida a Grimm.

[xlix] La revista era enviada cada quince dias, manuscrita y sin pasar censura. En ella cabian articulos serios,
anécdotas, enigmas y charadas.

[I] Principes alemanes, la duquesa de Sajonia, Carolina Landgrave de Hesse-Darmstad, la princesa Nassau-
Sarrebrick, Heinrich y Ferdinand, hermanos de Friedrich Il de Prusia, la reina de Suecia, el rey de Polonia, el
gran duque de Toscana y la emperatriz de Rusia, Catalina Il, quien durante afios le pas6 una pension, a
cambio, de la biblioteca de Diderot tras su muerte.

[li] Sobre la ostensibilidad de la descripcion critica, vid. el repaso histérico planteado por Michael Baxandall en
Modelos de intencién. Sobre la explicacion historica de los cuadros, Hermann Blume, Madrid, 1989, pp. 22-23.
El problema de lo indecible de la pintura y lo irrepresentable de la poesia, ya habia sido abordado por Diderot
en la Lettre sur les sourds et muets (1751).

[lii] Jean Starobinski, Diderot dans I'espace des peintres, Réunion des musées nationaux, Paris, 1991, p. 16.
[liii] “En la descripcion de un cuadro, indico primero el tema; paso al personaje principal, de alli a los
personajes secundarios en el mismo grupo; a los grupos relacionados con el primero, dejandome guiar por su
encadenamiento; a las expresiones, a los caracteres, a los pliegues de los ropajes, a los coloridos, a la
distribucion de las sombras y de las luces, a los accesorios, en fin a la impresion del conjunto. Si sigo otro
orden, es que mi descripcién esta mal hecha o el cuadro mal ordenado”, Pensamientos sueltos sobre la
pintura, ed. a cargo de Antoni Mari, trad. de Monique Planes, Tecnos “Metropolis”, Madrid, 1988, p. 79.

[liv] El propio Diderot se excusa de sus imprecisiones en su resefia del Salén de 1767: escribe de memoria,
sobre notas contradictorias, probando una vez mas su franqueza.

[Ilv] Asi en la critica de Corésus et Callirhoé presentado por Fragonard en 1765, que le sirvié al pintor para
ingresar en la Academia y desperto gran interés entre el publico. Diderot relata un suefio que reproduce una
imagen idéntica a la tela de Fragonard, “lo que quiere decir, por una sutil reciprocidad, que el cuadro de

Fragonard parece un suefio habitado por una atmésfera onirica; no posee la fuerza de la evidencia que
24



deberia tener”, Starobinsky, “Le sacrifice en réve”, en Diderot dans I'espace des peintres, op. cit., p. 75.

[Ivi] Diderot era un gran conversador, segun las Memoirs de Marmontel y las Réveries du promeneur solitaire
de Rousseau. Peter France se pregunta si su pensamiento era sobre todo dialdgico (Diderot, Oxford Univ.
Press, Oxford-Nueva York, 1983, p. 23). También José Maria Valverde sefiala que “toda la obra diderotiana
tiende a ser basicamente un dialogo” (Breve historia y antologia de la estética, Ariel, Barcelona, 1987, p. 126).
Claude Lévi-Strauss, sin embargo, califica de “charlatanes” los Salones de Diderot (Mirar, escuchar, leer,
Siruela, Madrid, 1994, p. 20).

[lvii] Salén de 1767.

[Iviii] Publicada postumamente en 1830. A ésta cabe afiadir las Conversaciones sobre ‘El hijo natural’ y
Discursos sobre poesia dramatica que, subrayando la importancia de la direccion y la mimica, influyeron en el
teatro posterior. Ademas, Diderot fue autor de los primeros ejemplos del drama burgués, con El hijo natural
(1757) y El padre de familia (1758, representado en 1761). Escribié también cuatro novelas, todas publicadas
postumamente: Los dijes indiscretos (obra rococd, que Diderot rechazé posteriormente), La religiosa, El
sobrino de Rameau y Jacques el fatalista y su amo.

[lix] Como ha puesto de manifiesto Michael Fried, en la década de 1750 la teatralidad se va imponiendo en la
pintura francesa (Absorption and Theatrically. Painting and Beholder in the Age of Diderot, Univ. of Chicago
Press, Chicago-Londres, 1988). Diderot exige “una aparente exclusién del espectador” que, segin Norman
Bryson “de hecho sirve para admitir al espectador en el mundo representado” (Tradition and desire. From
David to Delacroix, Cambridge Univ. Press, Cambridge-Nueva York, 1987, p. 46).

[Ix] “Lairesse pretende que le esta permitido al artista que introduzca al espectador en la escena de su cuadro.
No lo creo en absoluto y hay tan pocas excepciones que de buena gana haria una regla general del contrario”,
Pensamientos sueltos, op. cit, p. 80.

[Ixi] Como ha destacado Pierre Francastel, “uno de los temas esenciales de la correspondencia entre Diderot y
su amigo Falconet es el de la posibilidad de transferencia a través de las generaciones de un juicio de valor
sobre las obras. Para responder al escepticismo de Falconet, que sostiene que una obra de arte sélo es
legible para sus contemporaneos, Diderot se ve obligado a abogar por una posible reintegracion de las obras
por parte de cada generacion” (“La estética de las luces”, en AAVV, Arte, arquitectura y estética en el siglo
XVIII, Akal, Madrid, 1987, p. 26); Diderot y Falconet, Le Pour et le Contre. Correspondance polémique sur le
respect de la posterité, Y. Benot (ed.), Paris, 1958.

[Ixii] Por ejemplo a Hubert Robert, con precoz romanticismo: “Usted tiene el estilo, pero le falta el ideal ¢ No se
da cuenta de que hay aqui demasiadas figuras, que habria que borrar las tres cuartas partes? Sélo hay que
reservar las que aumentan la soledad y el silencio. Un solo hombre, vagando entre las tinieblas, con los
brazos cruzados sobre el pecho y la cabeza inclinada, me hubiera impresionado mas”, Salén de 1767, en

Diderot, Escritos sobre arte, op. cit., p. 89. También a su amigo el escultor Etienne-Maurice Falconet, sin
25



rastro de modestia: “Meditando sobre este asunto, he imaginado otra composicion que es la siiguiente (...) Me
parece que mi pensamiento es mas nuevo, mas raro y mas enérgico que el de Falconet”, Salén de 1763, p.
62.

[Ixiii] J. Chouillet, La Formation des idées esthétiques de Diderot, 1743-1763, Armand Colin, Paris, 1973. Hijo
de un pequefio burgués de provincias, adquirio la formacion clasica con los jesuitas, a través de la retodrica, la
oratoria y el teatro.

[Ixiv] En sus Salones alude a artistas del pasado cuya obra figura en las amplias colecciones reales expuestas
parcialmente al publico entre 1750 y 1779. Conoce las principales colecciones parisienses: de Watelet, de
Live de Jully, del duque de Choiseul. Por otra parte, no viajo a ltalia, accediendo al arte italiano a través de
estampas. En 1773, invitado por Catalina I, recorre Europa, pudiendo ver las colecciones holandesas,
alemanas y rusas. En cuanto a teoria del arte, tiene familiaridad con la tradicion de tratadistas desde el XVI:
Leonardo da Vinci, Lomazzo, Gérard de Lairesse, Dufresnoy, Fréart de Chambray, Félibien, Le Brun, Roger
de Piles.

[Ixv] En el articulo “Beau” de la Enciclopedia (vol. ll, 1752) elogia el ensayo de André y le copia largos pasajes.
A Batteux le combate en la Carta sobre los sordomudos (1751) y al mismo tiempo le plagia, a través de sus
innumerables lecturas.

[Ixvi] Shaftesbury, Hutchenson, Hume, Burke, Jonathan Richardson, Hogarth.

[Ixvii] Fue traducido al francés en 1700, con numerosas reediciones. La preferencia de Diderot por la pintura
de Chardin (y su propio estilo pictérico) han sido explicados en esta linea de “lockeanismo difuso” por
Baxandall (Modelos de intencién, op. cit., p. 97 y ss.), entre otros.

[Ixviii] “De esta mentalidad que lo cuestionaba todo —favorecida por el movimiento deista que creia en la
accesibilidad racional de un monoteismo simplista, rechazaba la revelacion, despreciaba los rituales
ceremoniosos y preconizaba la moralidad sobre la fe- surgié el ideal de la llustracion”, Alberto Boime, Historia
social del arte moderno. 1. El arte en la época de la Revolucion 1750-1800, op. cit., p. 54.

[Ixix] Essai sur le mérite et la vertu, 1745.

[Ixx] La Enciclopedia pretendia resumir todo el saber de la época. Diderot logré reunir en ella a los pensadores
franceses mas destacados en la época: Rousseau, Voltaire, d’Alembert, Melchior von Grimm, junto a
quimicos, matematicos, mecanicos. Otras obras filoséficas e histéricas de Diderot son: Suplemento al viaje de
Bouganville, el Suefio de D’Alembert y el Ensayo sobre los reinados de Claudio y de Neron.

[Ixxi] El tratado es paralelo al de Caylus (vid, n. 39), expone los descubrimientos del pintor Jean-Jacques
Bachelier con el fin de recuperar la pintura a la encaustica de los antiguos.

[Ixxii] Pensamientos sueltos sobre la pintura, op. cit., p. 92.

[Ixxiii] 1bid, p. 66.

[Ixxiv] Bauer, op. cit, p. 41, reconstruye en parte esta tradicion, citando a A. Dresdner, Die Enstehung der
26



Kunstkritik in Zusammenghang der Geschichte des europischen Kunsleben (1915), quien a su vez recuerda a
Ferdinand Brunetiére, autor de los Etudes critiques (9 vols., 1880-1925). Sin embargo, como refuta Bauer, “el
que este dualismo no fuera superado por él ni, en general, por la critica actual, se basa en la naturaleza propia
de la critica de arte”. Para Isaiah Berlin, la postura de Diderot es paradigmatica de la “raiz dogmatica y
beligerante de la Modernidad” (El fuste torcido de la Humanidad, Peninsula, Barcelona, 1992, pp. 87-93).
[Ixxv] Piedad que si esta dispuesto a conceder a otros pintores, por ejemplo, a Le Moyne sobre el que
concluye una anécdota con el siguiente comentario: “Pero me callé por piedad; incluso me taché de dureza;
pues ¢ por qué ensefar al artista los defectos de su obra cuando ya no hay remedio? Es afligirlo muy
inutilmente, maxime cuando ya no tiene edad para emendarse ...”, Pensamientos sueltos sobre la pintura, op.
cit., p. 76.

[Ixxvi] Salon de 1761. Méas sobre Boucher: “Este hombre solo coge el pincel para mostrarme pechos y piernas.
Me gusta verlos, pero no quiero que se me ensefien”. En el Salén de 1765 escribio: “El gusto, la composicion,
la expresion y el disefio no pueden caer mas bajo que con Boucher. Obtiene su ideal en los pantanos de la
prostitucion, esta tan alejado de la verdad de la Naturaleza que en sus paisajes, ni esforzandose al maximo,
se puede encontrar hierba; no tiene la mas minima idea de lo que significan palabras como gracia, delicadeza,
sencillez o inocencia”. Y finalmente: “Amigo mio, ¢es que no hay policia en esta Academia? ; Es que a falta
de un comisario de cuadros, que impidiera la entrada a algo asi, no deberia estar permitido echarlo a patadas
del Salén, por la escalera, el patio, hasta que el pastor, la pastora, la majada, el asno, los pajaros, la jaula, los
arboles, el nifio, toda la pastoral estuviera en la calle? jAy, no! Tiene que quedarse alli; pero el buen gusto
indignado tiene derecho a llevar a cabo su brutal pero justa ejecucion”.

[Ixxvii] La publicacion de los Salones comienza en 1798, se reanuda en 1817 y solo pudo completarse en
1857, gracias a la aportacion de la biblioteca imperial de San Petersburgo. Actualmente, la edicion de
referencia es la establecida por Jean Seznec y J. Adhémar, Salons, Oxford, 1957-1967, junto a la antologia de
Paul Verniére de las Ouvres esthétiques de Diderot (Garnier, Paris, 1968), que incluye los articulos de la
Enciclopedia (“Bello”, “Genio”) y otros textos publicados pdstumamente. También resulta muy util para
visualizar las obras de los Salones de Diderot: AAVV, Diderot et I'Art de Boucher a David, Editions de la
Reunion des Musées Nationaux, Paris, 1984.

[Ixxviii] Los Ensayos sobre la pintura se publicaron en la Correspondance littéraire como apéndice al Sal6n de
1765. En 1795 se edit6 en Paris, seguido de dos capitulos sobre arquitectura. Segun recuerda A. Mari, en su
prélogo a la antologia titulada Pensamientos sueltos sobre la pintura, op. cit., pp. XXIV-XXV, Amaury Duval,
en un articulo del 30 de enero de 1796 en la Décade philosophique, lo resefiaba asi: “En este ensayo puede
verse a Diderot tal como era: sin afectacion, sin arreglarse, casi con gorro de dormir, y es asi como gusta
encontrar algunas veces a los grandes hombres. Aquellos que le oyeron conversar no tienen mas que abrir

este libro al azar; creeran oirle hablar. Aquellos que no le conocieron podran comprobar cual era aquella
27



mezcla de sencillez, de elevacion, de gracias picantes y nobles, esa extrema familiaridad de los giros y de las
imagenes que caracterizaban al fildsofo”. Un afo después, en la edicion alemana de Allgemeine Literarische
Anzeiger, se presentaba con este comentario: “La mayoria de los que se dedican a artes plasticas son como
peones, la mayor parte de los criticos son pedantes y la mayoria del publico se compone de gente que exige
pasatiempos y no llevan a su casa mas que tedio ... Un hombre inteligente, espiritual, sensible,
experimentado, en una palabra, un Diderot viene justo a punto para conducirlos por el buen camino. La
profundidad de pensamiento y la potencia de la imaginacion se potencian en él; llega a equivocarse, puesto
que es un hombre, pero hay pocos hombres que se equivoquen de una forma tan rara, en ninguno los errores
son tan ricos en lecciones”.

[Ixxix] Probablemente, fueron redactados por Diderot hacia 1776-1777, tomando como modelo las
Consideraciones sobre la pintura (1762) del pintor Christian Ludwig von Hagedorn, traducidas a francés en
1775. Los Pensamientos sueltos sobre la pintura, la escultura y la poesia para que sirvan de epilogo a los
Salones se publicaron péstumamente en la edicion de las obras de Diderot de 1798.

[Ixxx] Los artistas mas comentados en la critica de Diderot son, por este orden, Chardin, Vernet, Louis
Lagrenée, Greuze, Loutherbourg, Vien, Boucher; después, Falconet, Casanova, La Tour, Hubert Robert; s6lo
en contadas ocasiones: Michel Van Loo, Baudouin, Fragonard y David.

[Ixxxi] “Cientos de veces he estado tentado de decir a los jovenes alumnos que encontraba camino del Louvre,
con la carpeta bajo el brazo: ‘Queridos amigos, ¢ cuanto hace que dibujais alli?’ . ‘Dos afos’. ‘{Muy bien! Es
mas de lo necesario. Abandonad este taller de manera. Id a los Cartujos y alli veréis la verdadera actitud de la
piedad y la compuncién. Hoy es vispera de fiesta: id a la parroquia, vagad en torno a los confesionarios, alli
veréis la verdadera actitud del recogimiento y el arrepentimiento. Mafiana, id a la taberna, y veréis el auténtico
comportamiento del hombre furioso. Buscad en las escenas publicas; sed observadores en las calles, en los
jardines, en los mercados, en las casas, y adquiriréis las ideas precisas del verdadero movimiento en los actos

de la vida™”, Ensayos sobre la pintura, en Escritos sobre arte, ed. G. Solana, op. cit., p. 108.

[Ixxxii] “Las reglas han hecho del arte una rutina; y no sé si han sido mas perjudiciales que utiles.
Entendamonos: han servido para el hombre corriente; han perjudicado al genio”, Pensamientos sueltos sobre
la pintura, op cit., p. 60.

[Ixxxiii] “No existe una ley para los colores, una ley para la luz, una ley para las sombras; para todo es la
misma”, Ensayos sobre la pintura, ed. G. Solana, op. cit., p. 119.

[xxxiv] “El dibujo es el que da forma a los seres; el color es el que les da la vida, el soplo divino que los
anima”, ibid, p. 110. Diderot, como otros tedricos del color, subraya la importancia de la carnacion.

[xxxv] Ensayos sobre la pintura, op. cit., p. 110.

[booevi] Ibid., p. 111.

[boovil] Ibid, p. 110: “Querido amigo, trasladese a un estudio; observe como trabaja el artista. Si le ve colocar
28



simétricamente los colores que va a utilizar alrededor de la paleta, o si un cuarto de hora de trabajo no ha
convertido en confusién aquel orden, puede usted declarar sin temor que el artista es frio, y que no hara nada
que valga la pena” (...) “El que posee un sentimiento vivo del color tiene los ojos fijos en el lienzo, la boca
entreabierta, jadea, su paleta es la imagen del caos (...) Se levanta, se aleja, echa una ojeada a su obra; se
sienta; y usted vera nacer la piel, el pafo,,,”. A lo que Goethe, que admiraba a Diderot y le consideraba el
punto de partida de la nueva época, respondio: “Pero si esta accion debe realizarse de forma tan salvaje y
tumultuosa, un prudente aleman lo considerara como algo de poca categoria” (“Diderots Versuch Uber die
Malerei, Ubersetzt und mit Ammerkungen begleitet”, en Propylaen, I, 179).

[ooxviii] “Como ve, amigo mio, es la querella de la prosa y la poesia, de la historia y del poema épico, de la
tragedia heroica y la tragedia burguesa, de la tragedia burguesa y la comedia alegre”, Ensayos sobre la
pintura, en Escritos sobre arte, op. cit., p. 141.

[Ixxxix] Pensamientos sueltos sobre la pintura, op. cit, p. 103.

[xc] Ensayos sobre la pintura, op. cit, p. 141.

[xci] “Afirmo que el ‘Padre que lee a la familia’, el ‘Hijo ingrato’ y los ‘Esponsales’ de Greuze; que las marinas
de Vernet, que me ofrecen toda clase de incidentes y escenas, son también para mi cuadros de historia, como
lo son los ‘Siete Sacramentos’ de Poussin, la ‘Familia de Dario’ de Le Brun, o la ‘Susana’ de Van Loo”,
Ensayos sobre la pintura, op. cit, p. 141.

[xcii] Vernet vs. Lorena, Salén de 1763, en Escritos sobre arte, op. cit., p. 98; Chardin vs. Hogarth, Salon de
1765, ibid, p. 56. Sobre la degradacion que somete a la pintura holandesa, por ejemplo: “No basta con tener
talento, tiene que ir unido al gusto. Reconozco el talento en casi todos los cuadros flamencos; en cuanto al
gusto, lo busco en ellos inutilmente”, Pensamientos sueltos sobre la pintura, op. cit., p. 59.

[xciii] Diderot no solo se siente deudor de la cultura inglesa, sino también de la holandesa, como el resto de
los llustrados: “En general, los franceses progresistas miraban con admiracion a Holanda por su supremacia
comercial y porque asociaban su cultura con la libertad civil. Los disidentes politicos franceses adoptaron la
costumbre —incluso hasta en el siglo XIX- de buscar refugio en Holanda”, Alberto Boime, Historia social del
arte moderno. 1. El arte en la época de la Revolucién 1750-1800, op. cit. p. 52.

[xciv] Salon de 1767, en Diderot, Escritos sobre arte, op. cit., p. 81

[xcv] Como le reprocha, por ejemplo, a Hubert Robert: : “Quiere ganar diez luises cada mafnana; es fastuoso y
su mujer elegante, hay que actuar con rapidez; pero descuida el talento y, aunque ha nacido para ser grande,
se queda en la mediocridad”, Salon de 1771, ibid., p. 93. Y en términos generales: “A partir del momento en
que el artista piensa en el dinero, pierde el sentimiento de lo bello”, Pensamientos sueltos, op. cit., p. 100.
[xcvi] Asi, por ejemplo, sobre Chardin: “un dia, sus cuadros seran muy solicitados”, Salén de 1759, en Escritos
sobre arte, op. cit, p. 52. Cuatro afios despues: “4 Quién pagara los cuadros de Chardin cuando este hombre

extraordinario ya no esté?”, Salén de 1763, ibid, p. 54.
29



[xcvii] Salon de 1765y 1767, op. cit., pp. 98-99.

[xcviil] Quizé sea interesante recordar que en paralelo a los Salones escribe el Comentario sobre los
Elementos de Fisiologia de Hermsthuis.

[xcix] En lo que reprende, por ejemplo, a Philippe-Jacques de Louthenbourg (1740-1812) en el Saloén de 1767:
“Sefor Louthenbourg, cuando se ha dicho que para agradar a la mirada era preciso que una composicion
tuviera forma de piramide, no es mediante dos lineas rectas que vayan a concurrir en un punto (...), es
mediante una linea serpeante que pasara sobre diferentes objetos (...), esta regla sufre tantas excepciones
como escenas diferentes hay en la naturaleza”, en Diderot, Escritos sobre arte, op. cit., p. 85. Por contraste,
Diderot aplaude la utilizacion que hace Greuze de la composicién piramidal: “Su composicion me ha parecido
muy bella: es tal como debio ocurrir. Hay dos figuras: cada una esta en su lugar y hace lo que debe jQué bien
se coordinan todas! jDe qué modo van ondulando y cobrando forma piramidal! Me importan muy poco estas
condiciones; sin embargo, cuando se encuentran en una obra de pintura al azar, sin que el pintor haya
pensado en introducirlas, sin que les haya sacrificado nada, me gustan”, ibid, p. 70.

[c] Pensamientos sueltos, op. cit., p. 83.

[ci] La observacion es de Lévi-Strauss, en “Leyendo a Diderot”, op. cit., p. 55.

[cii] Salon de 1765, op. cit, p. 74.

[ciii] M. Greenhalgh, La tradicién clasica en el arte, Hermann Blume, Madrid, 1987, p. 222. Diderot, como
Lessing, desconfiaba de la vision “fanatica” y excesivamente apolinea de Winckelmann.

[civ] “Greuze siempre es honesto y la multitud se apifia en torno a sus cuadros”, Ensayos sobre la pintura, op.
cit., p. 136.

[cv] Michel Levey, Pintura y escultura en Francia, 1700-1789, Catedra, Madrid, 1994, p. 281.

[cvi] Ensayos sobre la pintura, op. cit., p. 134.

[cvii] “Toda composicion expresiva puede ser al mismo tiempo pintoresca; y cuando posee toda la expresion
de la que es susceptible, es lo suficientemente pintoresca”, ibid., p. 137.

[cviil] Ibid, p. 149. Las resonancias sentimentales del pensamiento diderotiano todavia se encuentran después
en la Critica del juicio (1790) kantiana: “pues asi como tachamos falto de gusto a aquel que en el juicio de un
objeto de la naturaleza encontrado bello por nosotros se muestra indiferente, de igual modo decimos del que
permanece inmovil ante lo que nosotros juzgamos como sublime que no tiene sentimiento alguno”, trad. de
Manuel Garcia Morente, Espasa-Calpe “Austral’, Madrid, 1977, p. 168.

[cix] Guillermo Solana, en la introduccion “Diderot y el cuerpo mutilado” a su edicion de Diderot, Escritos sobre
arte, op. cit., p. XXVI.

[cx] Pese a que lo habia respaldado durante el proceso, como demuestra la carta de Diderot a Falconet en
agosto de 1767: “Este Greuze ha logrado realmente un tour de force. Se ha lanzado subitamente desde la

pintura de género a la grande peinture y con éxito, si se me pide una opinién”. J. Seznec, “Diderot et 'affaire
30



Greuze”, Gazette des Beaux-Arts, 62 serie, LXVII, pp. 339-356.

[exi] Vid. nota 89.

[cxii] Chardin tenia razon cuando dijo a uno de sus colegas, pintor rutinario: ‘Acaso pintamos con colores?’.
‘Entonces, ¢con qué?’. ‘;, Con qué? Con el sentimiento™, Salén de 1769, op. cit., p. 60.

[cxiii] Salén de 1765, op. cit., p. 56.

[cxiv] La asociacion la reconoce el propio Diderot en su comentario a las obras de Chardin en el Sal6n de
1763, op. cit. p. 54.

[cxv] Salon de 1759, op. cit., p. 52. Como recuerda C. Lévi-Strauss, Mirar, escuchar, leer, op. cit., p. 24, un
siglo mas tarde los Goncourt siguen directamente a Diderot en su admiracion por la reproduccion exacta de “la
transparencia ambarina de las uvas blancas, la escarcha azucarada de la ciruela, la purpura humeda de las
fresas”.

[cxvi] Salon de 1761, op. cit., p. 53.

[exvil] Ibid.

[exviii] Ibid.

[cxix] Chardin “representa un nuevo tipo de momentaneidad —no tanto la accion momentanea captada propia
del Renacimiento o del Barroco, sino el instante de percepcion de un estado u objeto captado en un momento
(...) aunque nosotros sabemos que se precis6 mas de un minuto para pensarlo, y que ha sido bastante
elaborado”, Michael Baxandall, “Cuadros e ideas: Dama tomando el té, de Chardin”, en Modelos de intencion,
op. cit., pp. 116-119.

[cxx] John Locke, en su Ensayo sobre el entendimiento humano (1689), establecio la distincion entre
substancia, sensacion y percepcion. Diderot abordé la nueva concepcién sobre la percepcion en La carta
sobre de los ciegos, de 1749.

[cxxi] “El si conoce la armonia de los colores y los reflejos”, Salén de 1763, op. cit., p. 53; “iDe qué modo el
aire circula en torno a los objetos!”, “Es la naturaleza misma, respecto al realismo de las formas y el color; los
objetos se separan unos de otros, avanzan, retroceden, como si fueran reales; no hay nada mas armonioso y
ninguna confusién, a pesar de su numero y el pequefio espacio”, Salén de 1765, pp. 54-55; “iDe qué modo
estan definidas las masas! No se sabe donde esta el hechizo, porque esta en todas partes. Buscamos los
oscuros Yy los claros, tiene que haberlos, pero no destacan en ningun lugar; los objetos se separan con
sencillez”, Salén de 1769, p. 59. Y todavia mas perspicaz cuando apunta: “Es él quien ve ondular la luz y los
reflejos en la superficie de los cuerpos; es él quien los capta y quien expresa, con no sé qué, su inconcebible
confusién”, ibid., p. 60.

[cxxii] “Acérquese, todo se enturbia, se achata y desaparece; aléjese, todo se vuelve a crear y se reproduce”,
Salén de 1763, op. cit., p. 54.

[cxxiii] “Sea como fuere, sus composiciones atraen indistintamente al ignorante y al entendido. Hay una
31



increible fuerza del color, una armonia general, un efecto excitante y auténtico, bellas masas, una magia de
estilo impresionante, una gran atraccion en el conjunto y la disposicién. Aléjese, acérquese, la misma ilusion,
ninguna confusién, ninguna simetria tampoco, ningin mariposeo; la mirada siempre esta recreada, porque
hay calma y reposo. Uno se detiene ante un Chardin por instinto, como el viajero cansado del camino que va a
sentarse, casi sin darse cuenta, en el lugar que le ofrece un asiento lleno de vegetacion, silencio, agua,
sombra y frescor”, Saloén de 1767, op. cit., p. 58.

[cxxiv] “Chardin se copia, cosa que me hace pensar que sus obras le cuestan mucho”, Salén de 1769, p. 59.
Lévi-Strauss, op. cit., p. 25: “El arte del trompe-I'oeil sabe que hay que desarrollar separadamente el
conocimiento profundo del objeto y una introspeccion muy a fondo, para conseguir englobar en una sintesis el
todo del objeto y el todo del sujeto, en vez de conformarse con el contacto superficial que entre ellos se

» o«

establece de manera pasajera en el nivel de la percepcion”, (...) “no representa, reconstruye”, “supone una
reflexion”, “es selectivo ... escoge lo que le servira”.

[cxxv] “Son capas espesas de color aplicadas unas sobre otras y cuyo efecto se trasluce de abajo a arriba.
Otras veces, es como un vapor que se hubiera extendido por el lienzo; en otra parte, como si se hubiera
derramado una ligera espuma”, Salon de 1763, op. cit., p. 54.

[exxvi] “(..) fije profundamente en su imaginacion el efecto que produce; relacione después con este modelo
todo lo que vea y esté seguro de que habra encontrado el secreto de estar excepcionalmente satisfecho”,
Salén de 1769, op. cit., p. 58.

[cxxvii] “No se entiende nada en esta magia”, Salon de 1763, op. cit., p. 54. “Dicen de éste que tiene una
técnica que le es propia, y que se sirve tanto de su pulgar como de su pincel: No sé qué hay de cierto. Lo que
es seguro es que no he conocido a nadie que le haya visto trabajar”, Salén de 1767, p. 58. “Es, como dicen
los tedlogos del espiritu, sensible en todo y secreto en cada punto”, Salén de 1769, p. 59.

[exxviil] “jEl silencio! A los valores tactiles y espaciales, afiade un registro dimension acustico, especialmente
para Chardin. La pintura no se ve acreditada sdlo por la tridimensionalidad literal, por el relieve y el volumen
ilusorios, sino que se convierte en un espacio atravesable, atravesado: el aire circula, la voz y los sonidos. El
silencio se hace audible”, J. Starobinsky, Diderot dans I'espace des peintres, op. cit., p. 28.

[cxxix] “Llega usted a tiempo, Chardin, para recrear mis ojos jAqui esta usted otra vez, gran mago, con sus
composiciones mudas!”, Salén de 1765, op. cit., p. 54.

[cxxx] C. Lévi-Strauss, a proposito de Chardin-Diderot: “A su manera y en su terreno, el trompe-I'oeil opera la
union de lo sensible y lo inteligible”. “El trompe-I'oeil capta y muestra lo que no se veia, o mal. O de manera
figurativa y que, en lo sucesivo y gracias a él, se vera siempre”, op. cit., pp. 25-26.

[cxxxi] La cuestion de lo indecible de la pintura y lo irrepresentable de la poesia, ya habia sido abordado por
Diderot en la Lettre sur les sourds et muets (1759).

[cxxxii] “Chardin es un hombre sensible, conoce la teoria de de su arte”, Salén de 1759, op. cit., p. 52;
32



“Chardin es un hombre sensible y seguramente nadie habla mejor que él de la pintura”, Salén de 1761, p. 53;
“También tiene usted que saber que este artista es muy recto y habla maravillosamente de su arte”, Sal6n de
1763, p. 54.

[exxxiii] En el Salén de 1765, op. cit., p. 55, comentando la obra de Chardin de repente Diderot introduce un
curioso excursus, invirtiendo sus auténticas intenciones: “Es necesario, amigo mio, que le comunique una idea
que se me ha ocurrido y que quiza no se me ocurriria en otro momento; y es que la pintura a la que llaman de
género deberia ser la de los viejos o de los que han nacido viejos. No requiere sino estudio y paciencia.
Ninguna inspiracién, poco genio, apenas poesia, mucha técnica y autenticidad; y nada mas. Ahora bien, usted
sabe que la época en que nos dedicamos a lo que se llama, segun la verdad, la busqueda de la verdad, la
filosofia, es precisamente aquella en que nuestras sienes empiezan a blanquear”.

[cxxxiv] “Me han dicho que cuando Greuze subié al Salén y vio el cuadro de Chardin (...), lo mird y pasé
lanzando un profundo suspiro. Este elogio es mas breve y vale mas que el mio”, Salén de 1763, op. cit., p. 54.
“Este hombre esta por encima de Greuze, a una distancia como de la tierra al cielo (...) Carece de estilo; me
equivoco, tiene el suyo. Pero, puesto que tiene un estilo propio, deberia ser falso en algunas circunstancias y
no lo es nunca. Intente, amigo mio, explicarse esto. (...) El género de pintura de Chardin es el mas facil, pero
ningun pintor vivo, ni siquiera Vernet, es tan perfecto en el suyo”, Salén de 1765, op. cit., p. 57. “Chardin esta
entre la naturaleza y el arte; relega las demas imitaciones a tercera fila”, Salén de 1769, p. 59.

[cxxxv] Declive que tiene que ver con su progresivo desinterés por la tarea critica como con su paulatino
desajuste con el gusto y las tendencias que van despuntando en los afios setenta y ochenta. Sin embargo, la
recepcion del critico Diderot no fue sino extendiéndose en el resto de Europa, sobre todo a través de la
elogiosa difusion que hicieron de él los romanticos alemanes, quienes le reconocian como el origen de la
estética del sentimiento. Vid. la introduccion, con prolijos detalles, de Antoni Mari a los Pensamientos sueltos
..., Op. cit, pp. XXIV-XXIX.

[cxxxvi] Sobre la relacion entre criticos y artistas, vid. Rocio de la Villa, Guia del usuario de arte actual, Tecnos
“Metrépolis”, Madrid, 1998, p. 52.

[exxxvil] Introduccion dirigida a Grimm del Salén de 1763, ed. Seznec-Adhémar, op. cit., p. 195.

[cxxxviii] Pensamientos sueltos ..., op. cit., p. 59.

[cxxxix] Registrado por Samuel Du Pont de Nemours. Sus comentarios van dirigidos a su protectora, Carolina
Luisa de Baden, familiarizada con Paris, y cubren los Salones de los afios setenta que no fueron comentados
por Diderot. En ellos se encuentra la descalificacion de los viejos académicos junto al surgimiento de una
joven generacion: Ménageot, Vincent, Berthélemy. Vid. T. Crow, op. cit, p. 251.

[cxI] Pierre Francastel, “La estética de las luces”, en AAVV, Arte, arquitectura y estética en el siglo XVIII, op.
cit., p. 49.

[cxli] Ibid: “Al igual que en Francia, en Inglaterra es de sefialar la evolucion de este movimiento que deja a
33



Hogarth, muerto en 1764, sin sucesor como pintor de costumbres, e impone como arbitro del gusto a Adam,
campeon, junto a Fussli y Flaxman, del neoclasicismo mas intransigente. Sélo paisajistas como John Wright,
Copley, Cooper, asi como Fragonard y Hubert Robert, anuncian el éxito triunfal de un género que sera rey en
el siglo XIX”.

[cxlii] Salén de 1781, op. cit., p. 60.

[cxliil] Louis-Sébastien Mercier, en “Le Sallon de Peinture” (Tableau de Paris, Amsterdam, 1V, 1782-1788, pp.
203-206) describe el ambiente del Saldn a finales del siglo XVIII como el gran acontecimiento de cultura
popular, abierto a todas las clases sociales. En cuanto la critica, el panfleto Respuesta a las Criticas del Salon
(1781) da idea de su abundancia y tenor: “Ya van siete criticas, sin contar las que todavia amenazan
publicarse sobre la exposicion jQué furor! jQué insistencia desaforadal La plaza del mercado y los bulevares
se han aliado para inspirar a la mayoria de los autores, que escriben con la delicadeza y el gusto propios de
tales lugares”. En 1791, tras la Revolucién, los artistas reclamaron a la Asamblea la celebracion del Salon en
régimen abierto: se expusieron 767 obras, cuyo abarrotamiento puso de manifiesto la inadecuacion del Salén
académico a los nuevos tiempos.

[cxliv] Atribuidas a Bachaumont.

[cxIv] Coupe de patte sur le sallon de 1779. Dialogue précédé et suivi de réflexions sur le peinture.
Carmontelle fue critico también de los salones de los ochenta con Le patte de velours pour servir de suite a la
seconde édition du Coupe de patte, ouvrage concernant le sallon de peinture (1781), “Aux Antipodes”. Le
Triunvirat des Arts ou Dialogue entre un peintre, un musicien et un poéte sur les tableaux exposés au Louvre —
Année 1783- pour servir de continuation au “Coup de Patte” et a la “Patte de velours” , Le Frondeur ou
Dialogues sur le Sallon par I'auteur du Coup-de patte et du Triumvirat (1785) y las Vérités agréables ou Salon
vu en beau par I'auteur de Coup de patte (1789).

[cxIvi] Picnic aconsejable a los que recuentan el Salon, preparado para un ciego, 1781: este dialogo entre un
borracho y un critico de visita en el Salén provocé su condena en el Journal de Paris.

[exlvii] El autor parece ser un joven pintor, con una concepcion de la vocacion artistica inspirada en el Contrato
social de Rousseau.

[exIviii] Vid. Crow, op. cit., p. 245.

[cxlix] El juramento de los Horacios, 1784. Crow, op. cit, p. 301.

[cl] Le Mannequin, dédié a Mm. Du Carveau, Paris, 1787. Gorsas publicé también Promenades de Crités au
Sallon de 'année 1785, Londres, 1787 y Le plume de Coq de Micille ou aventures de Crités au Sallon pour
servir de suite aux Promenades de 1785, 2 vols, Paris, 1787.

[cli] Avis important d’une femme sur le Salon de 1785 para Madame E.A.R. T.L.A. D.C.S. Dédié aux femmes,

1785, en Deloynes, op. cit, num. 344, pp. 29-30.

34



